
4?,

1^'

ri€ w Jj 
sÄasi

DIE

HAGIA SOPHIA
zu KONSTANTINOPEL

*

m'f
* f 

f
•^WiL«ra 
»mH

X;r

r^s
ÄJ’ä«

*1

N.iW

J -









BILDERHEFTE ANTIKER KUNST

H E RAU S G E G E B E N VOM

ARCHÄOLOGISCHEN INSTITUT

DES DEUTSCHEN REICHES

HEFT VI





ALFONS MARIA SCHNEIDER

DIE

HAGIA SOPHIA
ZU KONSTANTINOPEL

BERLIN

VERLAG GEBR. MANN



N O C T V I S S A C R V M



Zur Einführung

Nach langen Jahren der Gleichgültigkeit hat sich die Kunstwissenschaft 
wieder mit Leidenschaft dem architektonischen Wunderwerk am Bosporus zu­
gewandt. Vorbedingung war die weitblickende Kulturpolitik der kemalisti- 
schen Türkei, die allen gelehrten Studien die Tür weit geöffnet und 1934 die 
Sophienkirche aus den Händen der Geistlichkeit in die der Denkmalspflege 
überführt hat; eine wahrhaft befreiende Tat, durch die der schönste Raum der 
Welt aus den politischen und religiösen Gegensätzen, deren Symbol er gewesen 
war, für immer herausgelöst ist. Manche Zutaten islamischer Zeit, die die von 
den Erbauern gewollte Raumwirkung beeinträchtigten, wurden alsbald in 
maßvoller Weise entfernt; andererseits schien es angebracht, eine Reihe hervor­
ragender Leistungen des türkischen Kunstgewerbes am Ort zu belassen, weil 
dem islamischen Kult nach fast fünfhundert Jahren des Besitzes ein Heimats­
recht an der Aya Sofya, die eine der heiligsten Moscheen Konstantinopels 
geworden war, nicht abgesprochen werden darf und weil der Innenraum nicht 
ganz ohne Ausstattung sein kann.

Neben dieser sorgsamen und verständnisvollen Instandsetzung seitens der 
Istanbuler Museumsverwaltung konnte sich nunmehr auch die nichttürkische 
Wissenschaft an der Sophienkirche erfolgreich betätigen: das Amerikanische 
Byzantinische Institut durch Wieder auf deckung der Mosaiken und das Archäo­
logische Institut des Deutschen Reiches, Zweigstelle Istanbul, durch Ausgrabung 
der Reste der früheren Sophienkirche vor dem Haupteingang der jetzigen.

Der vierzehnhundertste Jahrestag der Einweihung, der 27. Dezember 1937, 
erschien uns Istanbuler Archäologen eine Mahnung zu sein, erneut vor weiteren 
Kreisen durch Bild und Wort das Lob des unübertroffenen Bauwerkes zu ver­
künden. Kein geeigneterer Verfasser eines solchen Buches war denkbar als mein 
langjähriger Mitarbeiter A. M. Schneider, der unsere Grabung durchgeführt 
hatte und dessen Arbeiten zur Archäologie von Byzanz bahnbrechend geworden 
sind. Er hat weit mehr, als es sonst geschieht, den so unmittelbar und lebensvoll 
wirkenden Beschreibungen aus byzantinischer Zeit Raum gegeben. Ferner 
konnten die prächtigen photographischen Aufnahmen, die seit mehr als dreißig

5



Jahren im Archiv der Staatlichen Bildstelle (früheren Meßbildanstalt) schlum­
merten, ans Licht gezogen werden; die Veröffentlichung hat Herr Direktor 
O.Heck freundlichst gestattet. Schließlich schien es auch geboten, sich der 
Kunst des Mannes zu erinnern, der vor neunzig Jahren eine durchgreifende 
und pietätvolle Instandsetzung der Sophienkirche durchgeführt hatte, des 
Schweizers Gaspare Fossati, Architekten der Russischen Botschaft in Pera 
(1809-1883). Keine noch so sinnreich erdachte photographische Linse vermag 
die Innenraumwirkung, den Grundgedanken dieser Bauschöpfung, so zu er­
fassen wie die zeichnende Hand des mitempftndenden Künstlers, und ein 
solcher war Fossati in hohem Maße. Er hat während seiner Tätigkeit fünfund­
zwanzig Aquarelle angefertigt, die in Lithographie 1852 in London als ein jetzt 
sehr selten gewordenes Tafelwerk erschienen sind. Daraus werden hier die 
wirkungsvollsten Blätter zum erstenmal einer breiteren Öffentlichkeit vor­
gelegt; für die Erlaubnis des Abdruckes sei der Direktion der Staatlichen 
Kunstbibliothek in Berlin gedankt. Bilder des augenblicklichen Zustandes der 
Sophienkirche konnten und sollten nicht gebracht werden (eine Ausnahme ist 
Abb. 23); weitere umfassende Veränderungen, wie z. B. Entfernung überflüssiger 
später Anbauten, Erneuerung des Außenanstrichs, stehen bevor, und das Innere 
entstellen noch für Jahre die Gerüste zur Freilegung der Mosaiken. So zeugt 
diese Schrift nicht nur vom Beginn eines neuen Abschnittes der Geschichte der 
Sophienkirche, sie verzeichnet auch rückschauend die Eindrücke, die in der 
Vergangenheit unzählige Orientreisende von ihr gewonnen haben.

Berlin, 27. Dezember 1938.
Martin Schede



R
om hatte den griechischen Osten wohl beherrschen, ihn aber niemals 

innerlich sich angleichen können; kulturell und wirtschaftlich ist es 
h» vielmehr in steigendem Maße von ihm abhängig geworden. Das seit 
dem Tode des Kaisers Marcus immer deutlicher sich offenbarende Versagen 

seiner politischen Kraft bedingte darum naturgemäß den Aufstieg des Ostens, 
der schließlich in der Gründung Konstantinopels seinen sichtbaren Ausdruck 
fand. Jedoch ist diese Tat des großen Konstantin mehr als nur äußerliche 
Bejahung unabänderlich gewordener historischer Tatsachen: die Stadt, die 
fortan seinen Namen trug, sollte vor allem auch Abbild der neuen, durch ihn 
geschaffenen Staatsordnung sein, welche die Fürsorge für die christliche Kirche 
und den Bund mit ihr als göttliche Notwendigkeit für das Reich anerkannte. 
Konstantinopel ward so die erste, ursprünglich und vollständig christliche 
Stadt des Erdbodens. Nicht Senatskurie, Forum und Tempel des völker­
fressenden luppiter Capitolinus, sondern Kaiserpalast, Bischofskathedrale und 
Hippodrom sind jetzt die Pole, um die das Leben kreisen sollte. Christus ist 
fortan unsichtbarer Herr des Reiches, der oströmische Kaiser aber das mit über­
natürlicher Rechtsmacht begabte Abbild göttlicher Majestät und Hort der 
kirchlichen Einheit. Palatium und Kirche sind darum im Rhomäerreich un­
trennbar, und es kann nicht überraschen, wenn Palast, Bischofskirche und 
daneben der Hippodrom, wo auch das Volk zu Wort kommen konnte, bereits 
in der konstantinischen Stadtplanung zu einem einheitlichen Komplex ver­
schmolzen sind (Anm. 1). Zwar ist die Kathedrale erst am 15. Februar 360 
eingeweiht worden, also lange nachdem der »apostelgleiche« Konstantin in 
seinem Mausoleum zur ewigen Ruhe bestattet war. Doch darf man annehmen, 
daß er sie wenigstens geplant, wenn nicht gar in Auftrag gegeben hatte. Vor 
der Einweihung waren die Reliquien des hl. Pamphilus und anderer Märtyrer 
in die Kirche übertragen worden. Als Palast- und Hauptkirche der Stadt hieß 
sie »Megale ekklesia« - »Die große Kirche«. Seit Anfang des 5. Jahrhunderts 
trägt sie aber auch den Namen »Hagia Sophia« - »Göttliche Weisheit«, ein 
Name, den die Theologie des 4. Jahrhunderts manchmal dem Sohne Gottes 
beilegte (Anm. 2). Über diese erste, holzgedeckte Basilika, die am 20. Juni 404 

7



bei einem Volksauflauf anläßlich der Vertreibung des Bischofs Johannes Chry­
sostomos in Brand gesteckt wurde, wissen wir sehr wenig; daß sie an Stelle 
eines heidnischen Tempels gebaut sei, ist jedoch spätere Fabel. Besser unter­
richtet sind wir dagegen über den zweiten Bau, der am 8. Oktober 415 ein­
geweiht wurde. Im Frühjahr 1935 konnte nämlich im Hof der heutigen Anlage 
nach kurzer Grabung ein Teil seiner Westfassade mit dem monumentalen Ein­
gang freigelegt werden. Da alle nötigen Teile des Aufbaues sich dazu fanden, 
so ist die zeichnerische Rekonstruktion (Abb. 65) mit völliger Sicherheit zu 
gewinnen. Von einer nach Norden führenden Straße aus erreichte man auf fünf 
Stufen die acht Meter hohe Säulenhalle (Abb. 2a), von der aus drei Eingänge 
in den Narthex führten. Der Haupteingang war durch eine monumentale, 
reichverzierte Bogentoranlage besonders hervorgehoben. Die Kirche selbst war 
wohl fünf schilfig; ihre Breite konnte jedoch bis jetzt nicht genau festgestellt 
werden. Aber auch dieser Bau stand nicht sehr lange, in der Nacht vom 13. zum 
14. Januar 532 ging er samt dem angrenzenden Stadtviertel in Flammen auf. 
Diese Katastrophe war durch einen im Zirkus ausgebrochenen Aufstand ver­
ursacht worden, der Justinian fast den Thron gekostet hätte und von ihm nur 
in Strömen von Blut erstickt werden konnte. Nachdem wieder Ruhe eingetreten 
war, ging der Kaiser sofort an den Wiederaufbau; nach einigen Zeugnissen soll 
es bereits am 23. Februar gewesen sein. Offenbar hat man aber die riesigen 
Schuttmassen, um Zeit und Geld zu sparen, nicht weggeschafft, sondern nur 
eingeebnet. Daher kommt es wohl, daß der Neubau bedeutend über dem alten 
Stadtniveau liegt, wir aber auch die Trümmer der alten Kirche, sorgsam neben­
einandergelegt, fast unversehrt wieder ausgraben konnten.

Für den Wiederaufbau der Kathedrale (Anm. 3), die ihm von allen Bauten 
besonders am Herzen lag, berief der Kaiser die besten Architekten seiner Zeit, 
nämlich Anthemios von Tralleis und Isidoros von Milet. Von letzterem wissen 
wir nicht gerade viel, doch muß er bedeutende wissenschaftliche Kenntnisse 
besessen haben, da der uns heute erhaltene Text des großen Mathematikers 
Archimedes auf die Bearbeitung des Isidoros zurückgeht. Der führende Kopf 
war offenbar aber doch Anthemios, der seinen Zeitgenossen viel mehr auf­
gefallen ist. Über ihn und seine Angehörigen berichtet der Historiker Agathias 
von Myrina (Anm. 4) folgendes: »Anthemios, der aus der Stadt Tralleis 
stammte, war ausgezeichnet als Ingenieur und brachte es zu Höchstleistungen 
in der Mathematikwissenschaft wie sein Bruder Metrodoros in der sogenannten 

8



Grammatik. Und ich darf wohl ihre Mutter glücklich preisen, weil sie so ver­
schiedener Wissenschaften mächtige Söhne zur Welt brachte. Denn sie hat nicht 
nur diese beiden Männer geboren und den Olympios, erfahren in Gesetzen 
und bewährt in Prozeßsachen, sondern auch den Dioskoros und Alexandros, 
beide außerordentlich der Medizin kundig. Von den zuletzt Genannten blieb 
Dioskoros zeitlebens in seiner Vaterstadt Tralleis, gediegene Früchte seiner 
Wissenschaft aufweisend. Der andere aber lebte in Alt-Rom, wohin er ehren­
voll berufen worden war. Des Anthemios und Metrodoros Ruhm war schon 
weit verbreitet, als er auch dem Kaiser zu Ohren kam. Auf dessen Einladung 
zogen sie dann nach Byzantion, woselbst sie bis zu ihrem Lebensende blieben 
und hervorragende Proben ihres Könnens ablegten. Denn der eine erzog die 
Söhne der Vornehmen, indem er ihnen jene schöne Lehre vermittelte und, soviel 
an ihm lag, allen Begeisterung einflößte für die Kunst der Beredsamkeit. Der 
andere aber erstellte in der Stadt und auch sonst vielerorts solche Wunderwerke, 
die, glaube ich, auch wenn man nicht davon spräche, allein schon durch ihr 
Dasein ihm zum unvergänglichen Ruhme gereichen werden, solang sie erhalten 
bleiben.« Agathias hat hier nicht zuviel gesagt, des Anthemios Name ist mit der 
Hagia Sophia unsterblich verbunden. Daß mit ihr etwas Einmaliges geschaffen 
wurde, war den Zeitgenossen schon klar. Dafür zeugt die begeisterte Be­
schreibung Prokops, des Geschichtsschreibers Justinians. Obwohl er sich darin 
ganz im zeitgebundenen Stil der rhetorischen Ekphrasis bewegt - derartige 
Architekturbeschreibungen sind uns aus dieser Zeit noch mehrere erhalten -, 
so ist gerade diese so merkwürdig von ihrem Gegenstand ergriffen, daß sie über 
den Zeitgeschmack hinaus allgemeingültig ist und auch ein moderner Mensch 
den Raumeindruck kaum anders empfinden wird; aus diesem Grunde soll sie 
hier unverkürzt Platz finden (Anm. 5). In seinem Buch »Über die Bauten 
Justinians« schreibt er: »Gemeines Volk und zusammengelaufenes Gesindel 
hatten in Byzanz gegen den Kaiser Justinian den sogenannten Nikaaufstand 
entfesselt, den ich bereits, ohne etwas zu beschönigen, im Buch über die Kriege 
ausführlicher beschrieben habe. Das Verhalten der Unseligen zeigte dabei ganz 
deutlich, daß sie nicht nur gegen den Kaiser, sondern gegen nichts Geringeres 
als die Gottheit selbst die Waffen erhoben hatten, da sie es wagten, die Kirche 
der Christen in Brand zu stecken, welche die Byzantiner Sophia nennen, indem 
sie ganz passend Gott diesen Beinamen gaben. Gott hat jedoch diese Freveltat 
zugelassen, weil er voraussah, in welcher Pracht er dieses Heiligtum wieder 

9



erstehen lassen werde. Die Kirche lag also damals ganz in Schutt und Asche. 
Nicht lange darauf aber stellte Kaiser Justinian sie so schön wieder her, daß, 
wenn jemand die Christen vorher gefragt hätte, ob mit ihrer Zustimmung die 
Kirche zerstört und in jetziger Gestalt her gestellt werden solle, indem er ihnen 
ein Bild des nun Bestehenden zeigte, sie meines Bedünkens einstimmig den 
Wunsch geäußert hätten, so rasch als möglich die alte Kirche fallen zu sehen, 
damit sie in die jetzt gegenwärtige Gestalt umgewandelt werde. Der Kaiser 
nun, der jeden Aufwand für den Bau gering achtete, ging eifrig ans Werk und 
ließ Künstler von überall herkommen. Anthemios vonTralleis, in der Ingenieur­
wissenschaft bei weitem der erfahrenste, nicht nur unter seinen Zeitgenossen, 
sondern auch unter den Vorgängern, unterstützte den Eifer des Kaisers, indem 
er die Arbeit der Bauführer leitete und Pläne des zu Schaffenden vorrichtete. 
Zweiter Ingenieur neben ihm war Isidoros aus Milet, ebenfalls sachkundig und 
ausgezeichnet im Dienst des Kaisers. Es war aber auch dieses ein Zeichen gött­
licher Wertschätzung, die dem Kaiser die für das zu vollbringende Werk Ge­
eignetsten vorausbestimmte. Jedoch auch des Kaisers Einsicht darf man billig 
bewundern, weil .er die Fähigsten von allen für das trefflichste der Werke 
auszulesen wußte.

Die Kirche wurde also ein wunderschönes Schaustück, unfaßlich schon für 
den Beschauer, völlig unglaublich vollends für den, der nur davon hört. Denn 
sie erhebt sich himmelhoch, und den andern Häusern winkt sie zu wie ein im 
Hafen ankerndes Schiff, weil sie höher liegt als die übrige Stadt, deren Zierde 
sie ist, indem sie zu ihr gehört, und deren Stolz sie ist, weil sie zu solcher Höhe 
aufsteigt, daß man von dort die ganze Stadt in Rundsicht überblicken kann. 
Breite und Länge sind so geschickt ausgeklügelt, daß man sie überlang und 
reichlich breit, jedoch nicht unförmig nennen wird. Unsäglicher Schönheit ist 
sie gewürdigt, denn durch Größe und Harmonie der Maße ist sie geziert, davon 
sie weder zuviel noch zuwenig hat; denn sie ist zu prunkvoll, um alltäglich, 
und zu geschmackvoll, um maßlos zu sein. Von Licht und Sonnengeflimmer ist 
sie übervoll; man möchte sagen, daß der Raum nicht von außen durch das 
Sonnenlicht erhellt werde, sondern den Glanz aus sich selber habe, solch ein 
Übermaß von Licht ist über das Heiligtum ergossen. Die Stirn der Kirche 
(d.h. die Seite gegen Sonnenaufgang, wo das göttliche Mysterium gefeiert 
wird) ist folgendermaßen gestaltet: ein Bauteil [die Apsis] steigt vom Boden 
auf und erhebt sich senkrecht empor, der außen nicht rechtwinklig, sondern 

10



beiderseits kurz eingezogen ist, innen aber gegen die Mitte zurückweicht und 
in eine Rundung ausgeht, was die Fachleute einen Halbzylinder nennen. Die 
Überdeckung dieses Teiles ist als Viertel einer Kugel gebildet. Oberhalb ist über 
das anschließende Mauerwerk etwas Halbmondförmiges [Konche] gespannt, 
wunderbar an Eleganz, aber durch die Gefährlichkeit der Konstruktion an­
scheinend ganz furchtbar. Denn es scheint wirklich nicht auf festem Grund zu 
stehen, sondern hoch oben zu schweben, und gefährlich für die, welche sich dort 
aufhalten. Und doch ist es ausgezeichnet fest und sicher gestützt. Zu beiden 
Seiten dieser Teile stehen nämlich Säulen auf dem Boden, aber nicht in gerader 
Linie, sondern nach innen im Halbkreis wie ein Chorreigen aneinandergereiht, 
und über denselben hängt wieder eine halbmondförmige Konche. Dem Ostteil 
gegenüber ist die Wand mit den Eingängen. Auch zu beiden Seiten dieser sind 
die Säulen und was auf ihnen ruht, völlig dem eben beschriebenen gleich, im 
Halbkreis aufgerichtet. In der Mitte des Tempels sind aber vier künstliche 
Steinmassen - Pfeiler nennt man sie - auf geführt, zwei gen Nord und zwei 
gen Süd, genau einander gegenüber, und zwischen sich je vier Säulen. Die 
Pfeiler sind aus ansehnlichen Quadern zusammengesetzt, die sorgfältig aus­
gewählt und von den Steinmetzen verständig miteinander verbunden sind. Sie 
erheben sich zu großer Höhe, man könnte sie ganz gut mit steilen Gebirgsfelsen 
vergleichen. Auf diesen steigen, ein Viereck bildend, vier Schwibbögen empor, 
deren Fußenden, je zwei gegeneinanderstoßend, oben auf den Pfeilern auf­
sitzen; das übrige, was darangefügt ist, schwebt in unermeßlicher Höhe. Von 
den Schwibbögen sind zwei gegen die leere Luft auf geführt, nämlich die der 
Ost- und Westseite, die übrigen weisen eine Wandfüllung und kleine Säulen 
unter der Rundung auf. Über den Schwibbögen ist ein kreisförmiger Kuppel­
bau aufgeführt, durch den immer frühmorgens zuerst das Tageslicht herein­
lacht; denn er überragt, glaube ich, die ganze Erde. Die Kuppel läßt aber den 
Baukörper nur wenig unter sich, doch ist der Abstand groß genug, daß an den 
Stellen, wo sie herauskommt, hinreichend Platz für die Lichtöffnungen ist. 
Indem nämlich die Verbindung der Schwibbögen im Viereck ausgeführt ist, 
wird das Werk durch vier Dreieckszwickel [Pendentivs] zwischen denselben 
geschlossen. Die Fläche eines jeden Dreiecks, welches durch die gegenseitige 
Verbindung der Schwibbögen gebildet wird, hat unten einen spitzen Winkel, 
während es weiter nach oben, im Zwischenraum sich verbreiternd, ins Rund 
übergeht, damit aufhört und so die noch zum Kreis fehlende Strecke liefert.

11



Die über diese Rundung sich erhebende gewaltige kugelförmige Kuppel 
gewährt einen vorzüglich schönen Anblick. Sie scheint gar nicht auf einem 
festen Unterbau aufzusitzen, sondern an goldener Kette vom Himmel herab­
hängend den Raum zu überdecken. All das ist unglaublich hoch in der Luft 
zusammengefügt, eines am andern hängend und allein auf das nächste sich 
stützend, daß es zwar einen ausgezeichneten Zusammenklang des Bauganzen 
bewirkt, dem Beschauer aber kein langes Verweilen des Blickes auf Einzelheiten 
erlaubt, sondern das Auge immer wieder anderswohin zieht und es schließlich 
ohne jede Mühe doch wieder auf dasselbe zurückführt. Beständig erfolgt also 
eine jähe Schwenkung des Blicks, und der Beschauer ist außerstande anzugeben, 
was im besonderen er bewundern soll. Selbst die, welche überallhin den 
kritischen Blick zu wenden pflegen und gar alles mit gerunzelten Brauen 
betrachten, sind nicht in der Lage, über das Kunstwerk ein schlüssiges Urteil 
zu geben, sondern sie gehen jedesmal weg voll Bestürzung über ihr mangelndes 
Verständnis. So verhält sich das irgendwie.

Mit vielen technischen Kunstgriffen aber haben Kaiser Justinian und 
Anthemios, der Ingenieur, im Verein mit Isidoros, die so gen Himmel strebende 
Kirche sichergestellt, Kunstgriffe, die in der Hauptsache meinem Verständnis 
unzugänglich sind und mit Worten unmöglich geschildert werden können. 
Trotzdem will ich jetzt einen beschreiben, an dem sich die Stärke des Baues 
aufweisen läßt. Die Pfeiler nämlich, deren wir ausführlicher schon gedachten, 
sind nicht wie sonst gemacht, sondern in folgender Weise: Die Schichtung wurde 
im Quadrat aus Steinen gefertigt, die von Natur hart, aber künstlich geglättet 
waren. Was den Schnitt betrifft, so waren sie im Winkel behauen, wo sie die 
Pfeilerecken bilden sollten, quadratisch aber, wo sie den dazwischenliegenden 
Platz einnahmen. Es verband sie aber nicht Kalk, den man unverbrennlich 
nennt, noch Asphalt, auf den Semiramis von Babylon so stolz war, sondern 
auf Lehm gegossenes Blei, das allenthalben eingedrungen und den Fugen ein­
geschmolzen die Steine miteinander verband. Wenden wir uns nun zu den 
übrigen Teilen der Kirche. Mit echtem Gold wurde die ganze Decke überzogen, 
die Prunk mit Schönheit vereint. Es überstrahlt jedoch der Glanz der Steine 
den des Goldes. Auf beiden Seiten sind zwei Hallen, die vom Kirchenschiff 
keineswegs getrennt sind, sondern das Maß seiner Breite ebensowohl größer 
erscheinen lassen, als sie sich in der Länge weiter hinaus erstrecken, an Höhe 
aber Zurückbleiben. Auch diese haben gewölbte Decken mit goldenem Schmuck.

12



Eine dieser Hallen ist den betenden Männern zugewiesen, die andere steht den 
Frauen zu gleichem Zweck offen. Sie haben keine besonderen Merkmale und 
unterscheiden sich durchaus in nichts voneinander, vielmehr gereicht selbst ihre 
Gleichheit dem Heiligtum zur Schönheit, und die Ähnlichkeit ist ein weiterer 
Schmuck. Wer möchte wohl weiter die für die Frauen bestimmten Obergeschosse 
erklären oder die Unzahl der Hallen und die Säulenhöfe beschreiben, von denen 
die Kirche umgeben ist? Wer vermöchte die Schönheit der Säulen und Stein­
arten zu beurteilen, welche das Heiligtum schmücken? Man könnte meinen, 
man sei auf eine blumenreiche Wiese geraten, und man wird billig hier das Rot, 
dort das Grün bewundern, dann wieder die Stellen, wo es purpurn blüht und 
das Weiß hervorglänzt, oder wo die Künstlerin Natur in den entgegengesetzten 
Farben malt. Wenn jemand um zu beten hineingeht, dann wird er sogleich 
merken, daß dieses Werk nicht durch Menschenkraft und -kunst, sondern durch 
Gottes Antrieb so sorgfältig ausgearbeitet ist. Der Beter, dessen Geist sich in 
himmlische Höhen erhebt, weiß, daß Gott nicht ferne ist, sondern gerade an 
diesem Ort Wohlgefallen hat, weil er selbst sich ihn wählte. Solches begegnet 
nicht nur dem, der die Kirche zum erstenmal sieht, sondern jedesmal scheint 
einem, als ob man jetzt erst mit der Betrachtung begänne. Dieser Schau wird 
nie jemand satt, sondern wer in der Kirche gegenwärtig ist, hat seine Freude 
daran, und wer gegangen ist, verkündet ihr Lob in Worten.

Endlich ist es unmöglich, von den Schätzen der Kirche das Goldgerät und 
alles an Silber und edlen Steinen aufzuzählen, was Kaiser Justinian stiftete. 
Nur aus einer Angabe mögen die, welche dergleichen berechnen wollen, ihre 
Schlüsse ziehen; der geweihte und nur den Priestern zugängliche Platz der 
Kirche, den man Altarraum nennt, enthält 4000 Pfund Silbers.«

Wir begreifen es, wenn der Kaiser, als er am 27. Dezember 537 zur Ein­
weihung in die Kirche einzog, voll Stolz ausrief: »Ruhm und Ehre dem Aller­
höchsten, der mich für würdig hielt, ein solches Werk zu vollenden! Salomo, 
ich habe dich übertroffen!« Natürlich war der Bau am Weihetage noch nicht 
bis ins kleinste fertig, wenigstens wird uns berichtet, daß erst des Bauherrn 
Nachfolger Justinos den Mosaikschmuck vollendet habe. Das mag vielleicht 
im Zusammenhang mit der ersten Baubeschädigung geschehen sein, die noch 
zu Lebzeiten Justinians die Sophienkirche traf. Am 6. Dezember 557 wurde 
die Stadt von einem heftigen Erdbeben heimgesucht, das offenbar den am 
7. Mai 558 erfolgten Einsturz der Kuppel mit verursacht hat; die Konstruktion 

13



des Anthemios war eben doch zu gewagt gewesen! Mit der Erneuerung der 
Kuppel wurde des Isidoros gleichnamigerNeffe beauftragt; die im wesentlichen 
heute noch erhaltene Kuppel ist sein Werk. Er festigte den Bau, indem er die 
beiden Schildwände unter dem Nord- und Südbogen hereinzog, so daß diese 
nunmehr unmittelbar auf den Säulen des Mittelschiffes auf sitzen; die Kuppel 
wurde um beinahe sieben Meter überhöht. Die erste Kuppel müssen wir uns 
demnach etwas anders als die heutige vorstellen: sie saß nicht über den Penden- 
tifs, durch ein starkes Gesims von diesen getrennt, sondern bildete zusammen 
mit ihnen eine Halbkugel. Die Kalotte ragte denn auch, wie es Prokop be­
schreibt, nur wenig über den Baukörper hinaus. Die Edeen der Nord- und 
Südseite der Vierung wurden durch je zwei turmartige Pfeiler gesichert, welche 
die zur Kuppel führenden Treppen enthalten. Die Arbeit wurde derart be­
schleunigt, daß am 24. Dezember 562 der Bau zum zweiten Male eingeweiht 
werden konnte. Anläßlich dieser Feier trug der Hofbeamte Paulos Silentiarios 
(Anm. 6) in Gegenwart des Kaisers und des Patriarchen ein Gedicht vor, das 
eine eingehende Beschreibung der Kirche enthält, aus der wenigstens einiges 
hier folgen soll:

»Wer vermocht’ es, erfüllt vom Klang des homerischen Liedes, 
Alle die Marmorau’n zu besingen, welche vereinigt
Hier die feste Wand des himmelanstrebenden Tempels, 
Dort die weiten Flächen verzieren? Es ist mit des Meißels 
Eisernem Zahn der Stein von Karystos, der grüne, gespalten 
Und zu Tafeln zersägt der bunte phrygische Marmor, 
Welcher rosig erscheint, von weißen Wolken durchzogen, 
Oder in Blumen vielmehr, so silberweiß, wie auch purpurn 
Schimmernd zu schauen. Es glänzt die Menge seltenen Marmors, 
Den Lastschiffe herbei auf den breiten Gewässern des Nilstroms 
Fuhren, im Purpurschmuck und strahlend von lieblichen Sternen. 
Auch das hellere Grün erblickst du lakonischen Marmors, 
Wie auch andern Gesteins, in vielfachen Windungen strahlend: 
Solche, welche die Schlucht des jassischen Hügels hervorbringt; 
Streifen durchziehen sie schräg, die blutrot oder auch mattweiß; 
Andere, welche das Tal, das engere, lydischer Berge
Sendet mit Blumen hervor von blasser und rötlicher Farbe, 
Oder, welche der Strahl von Libyens glühender Sonne

14



Auf dem Rücken der weitgedehnten maurusischen Berge 
Färbt mit goldenem Glanz und dem Schimmer des gelblichen Safrans; 
Was auch der Kelten Gebirg uns liefert, reich an Kristallen, 
Schwarz wohl schimmert der Stein, jedoch von milchigen Adern, 
Wie es kommt durchsetzt, die hierhin streifen und dorthin;
Oder des Onyx Glanz, des köstlichen, feurig mit seinem 
Gelblich leuchtenden Strahl, und was die atrakische Erde 
Birgt im ebenen Feld, nicht auf den Höhen der Berge, 
Hier im grünlichen Licht, dem hellen Smaragde nicht ungleich, 
Dort in gesättigtem Grün, sich nähernd dunklerer Bläue, 
Endlich auch weiß wie Schnee mit dem Glanz des Schwarzen verbunden: 
Solches Farbengemisch erhöht dem Gesteine die Anmut.
Aber bevor der Glanz der geschnittenen Steine hervortrat, 
Setzte des Künstlers Hand die zierlichen Stücke des Marmors 
Mitten auf der Wand zusammen und malte auf Tafeln 
Hörner bis oben gefüllt mit den herrlichen Gaben des Herbstes, 
Allerlei Blätter und Körb’ und auf den Spitzen der Zweige 
Sitzende Vögel. Am Rand in schön geschlungenen Zügen 
Kriechet rings umher mit goldenen Reben der Weinstock, 
Flechtend ein zierliches Band mit den vielfach gewundenen Zweigen, 
Sanft vornübergeneigt, so daß der begrenzende Marmor 
Wenig nur das Geflecht der gewundenen Ranken beschatte.
Über den Säulen auch, den ragenden innerhalb jener 
Basis von Steinen, erscheint ein Gewinde von buntem Akanthus, 
Welcher im Feuchten kriecht, ein Band, das hierhin und dorthin 
Schweifet; goldig und licht sind die Windungen zackiger Blätter; 
Marmorne Schilder umkränzt er so mit purpurnen Sprossen.«

Dank dieser Beschreibung, die sich nicht wie die Prokops lediglich auf die 
architektonische Gestaltung beschränkt, sind wir auch über den Ambon 
[Kanzel], den Altar, das ihn überdeckende Ziborium und die Chorschranken 
genauer unterrichtet:

»Und soweit sich im Osten die Nische des göttlichen Tempels 
Als ein geschlossener Raum für das heilige Opfer erstrecket, 
Dienen nicht Elfenbein, nicht Erz noch geschnittene Steine,

15



Sondern Silbermetall allein zum köstlichen Schmucke.
Ja, nicht allein die Wand, die den Chor vielstimmiger Sänger
Trennt vom gesonderten Raum für die Schar der heiligen Priester, 
Überzog er mit Blech von schlichtem Silber, die Säulen
Selbst hat er völlig umhüllt mit dem Schmuck des Silbergewandes, 
So daß weit der Glanz hinstrahlte, zwiefach die Sechszahl, 
Über denen mit Kunst von geschickten Händen geordnet
Trieb des Goldschmieds Stahl das Rund der länglichen Schilde.
In dem mittelsten grub er ein das Bild des Erlösers,
Der ungezeugt annahm die Gestalt der sterblichen Menschen;
Dorten bildete er die Schar der geflügelten Engel,
Senkend in Demut das Haupt auf vorgebogenem Nacken;
Wiederum zeichnete dort der Meißel die Herolde Gottes,
Die zuerst noch, bevor er Fleisch geworden, verkündet
In prophet’schem Gesang des Gesalbten nahende Ankunft.
Auch hat nimmer die Kunst der Bilder derer vergessen,
Welche Reuse und Netz des Fischers und andres Gewerbe
Mit der kleinlichen Not des niederen Lebens verlassend
Willig dem hehren Befehl gefolgt des himmlischen Königs, 
Und mit höherer Kunst als fischende Männer verstanden 
Aus das herrliche Netz des ewigen Lebens zu werfen.«

Prachtvoll ist auch die Beschreibung der Festbeleuchtung, wenn
»die Nächte erglänzen,

Lachend selbst wie der Tag, und glühn im rosigen Lichte«.

Diese zweite Einweihung wurde alljährlich festlich begangen. Über die 
dabei zu beobachtenden Riten gibt uns die »Festordnung der großen Kirche« 
genaue Auskunft (Anm. 7). Es heißt dort: »23. Dezember, Kirchweihfest der 
hochheiligen,Großen Kirche'. Um die 3. Stunde [9 Uhr] kommt der Patriarch 
von seinem Palaste herab und geht durch den seitlichen Eingang in den Altar­
raum. Man betet das ,Dreimalheilig'. Darauf beginnen die Sänger auf dem 
Ambon das Troparion [Lied] nach der vierten Tonart: ,Deine Stadt, o Gottes­
mutter, in dir herrschend und durch dich aus grimmen Nöten befreit, singt dir 
den Hymnus ihres Wohlergehens, indem sie dein heiliges Lied anstimmt: Hoch 
preiset den Herrn meine Seele, weil Großes an mir tat, der mächtig und allein 

16



erbarmend ist/ Und sobald die Bittprozession die Kirche verlassen hat, wird 
diese abgeschlossen. Der Zug bewegt sich dann zum Konstantinsforum hinauf. 
Dort singen die Sänger nochmals dasselbe Troparion und der Diakon das große 
,Kyrie eleison4. Dann beginnt man nach der vierten Nebentonart das Troparion: 
,Unsere Stadt, Herr, den Augapfel der Welt, löse von der gerechten, angedrohten 
Strafe, ehre sie durch das Zepter immerwährender Herrschaft und schenke auf 
die Fürbitte der Gottesmutter Abwehr der Barbaren und Rettung aus Not und 
Gefahr/ Wenn dann der Zug zurück in den Narthex nahe zum ,Großen Tor4 
gekommen und das Troparion zu Ende gesungen ist, spricht der Patriarch den 
Segen. Darauf beginnt der Chor der Waisenkinder: ,Tut euch auf, ihr Tore4; 
die Prozession tritt ein, und man betet das ,Dreimalheilig4. Das Graduale: 
,Groß ist unser Herr4 und der Vers: ,Lobet den Herrn4 geht nach der vierten 
Tonart. Die Lesung wird aus dem Hebräerbrief genommen: ,Einen solchen 
Hohenpriester mußten wir haben usw.4 [7,26f]. Das,Alleluja4 geht nach der 
ersten Tonart. Darauf wird das: ,Gedenke deiner Gemeinde4 gebetet. Das 
Evangelium ist aus dem 12. Kapitel bei Johannes: ,In jener Zeit wurde in 
Jerusalem das Tempelweihfest gefeiert.. / Der Kommunionvers lautet:,Freut 
euch, ihr Gerechten.4 Anstatt: ,Lasset uns in Frieden gehen4 sagt der Diakon 
,Sophia4, und dann beginnt die Vigilfeier nach der gewöhnlichen Ordnung.«

Aber auch des Justinian und der Theodora wurde dankbar gedacht: jeden 
14. November, dem Todestag Justinians, wurde in der Sophienkirche zu beider 
Gedächtnis eine schwungvolle Liedstrophe gesungen (Anm. 8).



D
iese einzigartige, in der Kühnheit der Konstruktion nie mehr nach- 
| geahmte Kirche der »Göttlichen Weisheit« ist fortan gleichsam das 
Herz des rhomäischen Imperiums, ihm aufs engste in Glück und 

Unglück verbunden (Anm. 9). In ihren Räumen spielen alle bedeutenden 
Staatsakte, hier werden die neuen Kaiser gekrönt und die toten betrauert; 
werden ruhmvolle Schlachtensiege verkündet und nach glücklich beendeten 
Kriegen Triumphe gefeiert (Anm. 10); hier versammelt sich aber auch das 
ängstliche Volk, wenn wilde Kriegshorden die Mauern der Stadt bedrängen. 
Mit Stolz zeigt man sie fremden Gesandtschaften, Reisenden und Pilgern; 
sie wird aus Anlaß internationaler Staats Verträge festlich geschmückt und 
beleuchtet. Ihrer Bedeutung nach ist sie von einer Menge von Klerikern be­
völkert; zu Anfang des 7. Jahrhunderts wird deren Zahl auf 600 festgesetzt. 
Man benötigt sie nicht nur für die gottesdienstlichen Verrichtungen, sondern 
auch für das festliche Zeremoniell des sonst im Sacrum Palatium verborgenen 
Hofes. Der feierlich-majestätische Raum der Kirche ist dann der Schauplatz, 
auf dem die theokratische Würde des oströmischen Kaisertums im blendenden 
Glanz einer märchenhaften Prachtentfaltung den Untertanen sich offenbart. 
Wir können uns davon heute noch eine annähernde Vorstellung machen, weil 
wir ja das »Kaiserliche Zeremonienbuch« noch besitzen. Das seltsame Werk, 
von dem sich nur eine, jetzt in Leipzig befindliche Handschrift erhalten hat, 
beginnt mit einer allgemeinen Anweisung für die Kirchenfeste, die ungekürzt 
hier folgen soll. Wenn wir auch die darin genannten Räumlichkeiten des 
Palastes (Anm. 11) nicht mehr kennen, so darf uns das ebensowenig stören, 
als die fremd klingenden Namen der verschiedenen Hof- und Beamtenchargen.

»Was man bei Prozessionen zur ,Großen Kirche' beachten muß, d. h. Ord­
nung und Zeremoniell der hohen und illustren Defiliercouren, unter denen die 
Kaiser sich zur ,Großen Kirche' begeben. Am Tag vor jedem Hochfest [Weih­
nachten, Ostern, Pfingsten, Verklärung und Mariä Lichtmeß] begeben sich zur 
festgesetzten Stunde der Audienz die Oberkammerherren [Präpositi] zum 
Goldenen Saal [Chrysotriklinos] und erinnern die Kaiser an den Festtag. 
Diese befehlen ihnen darauf, die Prozession für den morgigen Tag vor­

18



zubereiten. Die Oberkammerherren gehen wieder und geben Anweisung an 
alle Palastbeamten, an den Katepan und den Domestikus der Palastoffiziere 
sowie an die beiden Demarchen. Ebenso lassen sie dem Domestikus der 
Numeri, dem Mauergrafen - mit einem Wort allen Chargen und Kanzleien 
entsprechend Rang und Art -, Aufträge dessen zukommen, was sie zu tun 
haben. Endlich geben sie noch dem Stadtpräfekten Weisung, die Umgebung 
des Palastes und alle Straßenpartien, durch die der Zug sich bewegt, säubern 
und schmücken zu lassen: daß man also Sägmehl streue und mit Efeu, Lor­
beer, Myrte, Rosmarin und sonstigen wohlriechenden, bunten Blumen ziere, 
die zur betreffenden Jahreszeit gerade blühen.

Tags darauf, also am Festtag selbst, begeben sich die Oberkammerherren 
mit dem gesamten Personal zum Kaballarios und nehmen dort Platz. Wenn 
dann der Großportier des hl. Palastes die Tore öffnet, treten sie ein und setzen 
sich beim Vorhang des Pantheon nieder. Hernach kommen die Vestitores und 
holen den Stab Mosis aus der Kapelle des hl. Theodor im Chrysotriklinos. 
Und die, welchen das Amt des Umkleidens obliegt, sowie die zu ihrer Ordnung 
gehörigen Diensthabenden [Diätarier] holen den Koffer, in dem das Kaiser­
gewand auf bewahrt wird, und die Schreine, in denen die Kronen eingeschlossen 
sind. Die Leibwache bringt die kaiserlichen Waffen, Schilde und Lanzen. Die 
Umkleider bringen also das Gewand und legen es im Achteckzimmer des 
Daphnepalastes, vor der Kirche des Erstmartyrers Stephan nieder; die, welche 
die Waffen tragen, stellen sich damit im Onopodion auf. Die Kaiser kommen 
nun mit dem Skaramangion (Anm. 12) bekleidet aus ihrem Privatgemach und 
verrichten das gewohnte Gebet in der Nische des Chrysotriklinos, in der das 
Bild unseres Herrn und Gottes auf dem Thron sitzend dargestellt ist. Dann 
kommen die Oberkammerherren vom Vorhang des Pantheon her, machen ihren 
Kniefall vor den Kaisern, hängen ihnen das goldgesäumte Mäntelchen um und 
verlassen den Raum durch die Garderobe (Phylax). Im Sigma erwartet sie der 
Herold, die Wache und der Minister mit dem Kaniklion, dem Chef der Kanzlei 
und dem Protonotar. Diese alle entbieten den Majestäten ihre Reverenz und 
schließen sich ihnen an. Die Kaiser begeben sich dann zur alten Kirche der 
allerseligsten Gottesmutter, nehmen von den Oberkammerherren Kerzen ent­
gegen, die diesen von einem Kammerdiener gereicht worden waren, und danken 
Gott durch dreimaliges Neigen mit den Kerzen. Von da gehen sie in die benach­
barte Kapelle der hl. Dreifaltigkeit, danken wiederum Gott und begeben sich 

19



zu den im Stenakion aufbewahrten Reliquien. Auch dort danken sie Gott auf 
gleiche Weise. Von dort gehen sie zur Taufkapelle, wo die drei großen und 
wundervollen Kreuze stehen. Auf einen Wink des Oberkammerherrn stellen 
die Kammerdiener daselbst die Kerzen auf, welche die Kaiser in der Hand 
trugen. Von da gehen sie durch den Speisesaal [Triklinos] des Augusteon, wo das 
Personal des Chrysotriklinos und die Offiziere der Palastgarde sie empfangen 
und ihnen mit den Herolden und der Wache die Reverenz erweisen. Sie ziehen 
diesmal nur in Begleitung der Palastgarde und Kämmerer bis zum Achtecksaal 
vor der St.-Stephans-Kirche, wo das Kaisergewand bereit liegt. Die Palast­
garde bleibt dort stehen und erweist den Kaisern Reverenz. Die Majestäten 
aber gehen mit den Oberkammerherren in die Kirche des Erstmartyrers 
Stephan und danken Gott durch dreimaliges Neigen mit den Kerzen. Hierauf 
verehren sie das große, wunderschöne und kostbare Kreuz des hl. Konstantin.

Wenn das zu Ende ist, treten sie in das Gemach des Daphnepalastes und 
warten dort, bis der Referendarius die Gottesdienstordnung des Patriarchen 
überbringt, was von den Oberkammerherren gemeldet wird. Während sie dann 
zum Achtecksaal gehen, ruft der Oberkammerherr mit lauter Stimme: ,Die 
Vestitores!‘ Die kommen, legen den Kaisern die weiße Chlamys an und treten 
sogleich wieder ab. Die Oberkammerherren aber setzen den Kaisern in An­
wesenheit der Palastgarden die Krone auf. Hernach gehen die Kaiser durch 
den Triklinos des Augusteon, wo der Verkehrsminister [Logothet des Dromos], 
der des Kaniklion, der Katepan der Palastgardeoffiziere, die Herolde und die 
Wache Aufstellung genommen haben. Innerhalb des großen Tores, das auf den 
Augusteon führt, stehen die Diener, welche das Wasser zu reichen haben, mit 
den gold- und edelsteinverzierten Waschgefäßen. Die Kaiser halten bei der 
,Goldenen Hand‘, d. h. in der Portikus des Augusteon außerhalb des Großen 
Tores. Dort hat auch das Personal des Chrysotriklinos Aufstellung genommen. 
Auf ein Zeichen des Kaisers neigt der Oberkammerherr seinen Kopf gegen die 
Majestäten und winkt mit seiner Chlamys dem Türhüter, der einen goldenen 
Stab in der Hand hält (es sind aber vier solcher Stabträger). Dieser geht 
hinaus und führt die Magistri, Prokonsuln, die Exzellenzen, die Generäle, die 
Offizialen und die Klisurarchen herein. Nach dem Herkommen verneigen sie 
sich tief, und nachdem sich jeder seinem Rang entsprechend auf gestellt hat, ruft 
der Oberkammerherr auf einen Wink des Kaisers mit wohlklingender Stimme: 
,Bitte!4 Darauf begibt man sich zum Onopodion, wo der Wachkommandant 

20



und der Admiral der Flotte stehen, zusammen mit den Leibwächtern, welche 
die kaiserlichen Waffen tragen. Dort werfen sich die Magistri mit den übrigen 
zu Boden und bezeigen den Majestäten ihre Verehrung: wie sich versteht, ist 
der Zeremonienmeister mitten unter ihnen. Auf ein Zeichen des Kaisers gibt 
der Oberkammerherr dem Zeremoniar mit der Chlamys einen Wink und sagt: 
,Bitte!* Von da begleiten die Magistri und andere Würdenträger die Kaiser bis 
zum großen Konsistorium, wo das Kreuz des hl. Konstantin und der Stab 
Mosis sich befindet. Der Chef der Kanzlei, der Protonotar mit den Schreibern, 
die kaiserlichen Notare und die übrigen Sekretäre, Notare und Archivare sind 
alle an diesem Ort versammelt. Und wenn die Kaiser auf dem Stufenthron 
unter dem Baldachin stehen, gibt der Kaiser wiederum dem Oberkammerherrn 
das gewohnte Zeichen, der winkt dem Silentiarius, der in der Mitte des Kon­
sistoriums steht, und der ruft laut: ,Bitte!‘ Von da gehen die Kaiser zum 
,Triklinos der Kandidaten*. Dort steht der Klerus der Kirche Gottes. Und es 
küssen die Kaiser das Kreuz des Fferrn, das ihnen der Kustos der genannten 
Kirche entgegenhält. Beim Weiterschreiten durchqueren sie den Kuppelbau 
der acht Säulen, d. h. die erste Schole, die man auch ,Alte Münze* nennt, wo 
das große Silberkreuz steht. Vor diesem verneigen sie sich dreimal mit den 
Kerzen und danken Gott. Weiter gehen sie zum ,Speisesaal [Triklinos] der 
Wache*. Dort sind rechts und links rangmäßig die rhomäischen Stabträger, 
die man Vela nennt, aufgestellt, ebenso die Fahnen mit dem Bild der Fortuna 
nebst den Standarten der Proktitores, Senatoren und Drakonarier; ferner die 
Labaren und Kampidiktoria mit den Wimpeln, um die Majestäten zu begleiten. 
Im ,Triklinos der Wache* nehmen links auf einer langen Bank in erster Reihe 
die Kanzler des Quästors mit ihrem Domestikus Platz; sie singen lateinische, 
zum Fest passende Verse. In der zweiten Reihe sitzen, auch wieder auf einer 
langen Bank, die sog. Dipanitä, auch diese singen die üblichen Preislieder. 
In der dritten Reihe sitzen auf langer Bank die Nomiki, welche die üblichen 
guten Wünsche für die Kaiser ausbringen. Von da begeben sich diese zu den 
,Lychni*, woselbst ein zweites Silberkreuz steht, vor dem sie durch dreimaliges 
Neigen mit den Kerzen Gott Dank sagen. Im ,Tribunalion* findet der erste 
Empfang statt. Während nämlich die Kaiser unter dem Gewölbe stehen, 
empfängt sie der Führer [Demokrates] der blauen Zirkuspartei, d. h. der 
Domestikus der Palastwache mit der Abteilung der Blauen aus Pera; und es 
übergibt der Führer dem Kaiser ein Programm, nachdem der Zeremonien­

21



meister ihn zum Kaiser geleitet hat. Der aber übergibt es wieder dem Ober­
kammerherrn. Und es begrüßen die Parteiangehörigen wie gewöhnlich die 
Herrscher im Wechselchor. Solange der Zuruf dauert, schlägt der Domestikus 
Kreuze über die Majestäten. Die Seidenhändler und die Juweliere haben das 
Tribunal mit Purpurseidentapeten, kostbaren Teppichen und Tüchern sowie 
mit allerlei Gold- und Silberzier ausgeschmückt. Rechts und links vor dem 
Tribunal sind nahe den Kronleuchtern, neben und hinter den Parteien, die 
gerade anwesenden Fremden, die städtischen Vereinigungen, die Beamten der 
Stadtpräfektur nebst dem Assessor und Logotheten des Justizministeriums 
[Prätoriums] aufgestellt. Von da gehen die Majestäten bis zum ,Triklinos der 
Palastwachen4. Im Vorhof der Apostelkirche danken sie Gott durch dreimaliges 
Neigen mit den Kerzen, und es findet der zweite Empfang statt. Es erwartet 
sie nämlich der Führer der Grünen, d. h. der Excubitus der Grünen Partei aus 
Pera. Die Zeremonie spielt sich ebenso ab wie beim ersten Empfang. Der dritte 
findet darauf innerhalb der ,Chalke4 statt, d. h. beim Palastwachentor, das 
zum gewölbten Gang der Chalke führt. Und es empfängt dort der Führer 
der Blauen, d. h. der Domestikus der Palastwache mit den Angehörigen der 
Grünen Partei aus Pera. Der Empfang spielt sich wie oben ab. Innerhalb des 
,Chalketores4 unter der Großen Kuppel steht rechts der Ärzteverband, links 
aber die Sportmeister, welche den Kaisern zurufen: ,Gott erhalte euch viele 
Jahre glücklich4 usw. Darauf durchschreiten die Majestäten das Bronzetor, wo 
rechts und links die Orgelspieler stehen und gemäß dem Zeremoniell die Herr­
schaften begrüßen. Der vierte Empfang findet dann außerhalb der Bronze­
schranken statt. Hier empfängt der Führer der Blauen mit der Partei der 
Weißen, hinter ihm sein Secundicerius. Das übrige vollzieht sich wie oben. 
Der fünfte Empfang findet vor dem großen Tor zum ,Augusteon4 statt. Es 
empfängt dort der Führer der Grünen mit der Partei der Roten, sein Secun­
dicerius wieder hinter ihm. Das übrige vollzieht sich, wie es oben dargelegt ist. 
Der sechste Empfang findet bei der,Kunstuhr4 [Horologion] derSophienkirche 
statt (Anm. 13). Es empfängt dort der Führer der Blauen mit der Gefolgschaft 
der Weißen. Das übrige geht wie oben vor sich. Von dort treten die Kaiser 
durch das ,Schöne Tor4. Innerhalb des Vorhanges, der von der Wölbung der 
Narthexvorhalle hängt, nimmt ihnen der Oberkammerherr die Kronen ab. 
Der Patriarch erwartet sie bereits an der Narthextüre, umgeben von seinem 
gewöhnlichen Gefolge. Die Majestäten treten also zum Patriarchen ein, 

22



bezeigen zuerst dem Evangelienbuch, das ein Archidiakon trägt, ihre Ver­
ehrung, küssen dann den Patriarchen und gehen bis zur ,Kaisertüre‘, wo sie, 
Kerzen in der Hand, durch dreimaliges Verneigen Gott danken. Wenn der 
Patriardi sein Gebet beendet hat, beginnt der Einzug. Die Stab- und vor­
genannten Insignienträger kommen herein und stellen sich links und rechts 
verteilt auf ihre Plätze. Die Banner der Rhomäer und die Standarten mit dem 
Bild der Fortuna aber stehen zu beiden Seiten der mittleren Altarraumtüre, 
das Kreuz des hl. Konstantin rechts davon. Die Magistri und Prokonsuln samt 
den übrigen Senatoren und den Palastgarden nehmen ihre Plätze auf der 
rechten Kirchenschiffseite ein. Hier kommen auch die Majestäten durch. Wenn 
sie vor die Chorschranken bis zur Porphyrscheibe gekommen sind, tritt der 
Patriarch allein durch die Schranken und stellt sich vor die linke, zum Altar­
raum führende Türe. Die Kaiser danken Gott durch dreimaliges Neigen mit 
den Kerzen, verbeugen sich vor der Türe, wo der Patriarch steht, und treten ein. 
Wenn sie dann zum Altar gelangt sind, küssen sie das Bild auf dem Altartuch, 
welches vom Patriarchen hochgehalten und ihnen zum Kuß gereicht wird. 
Dann breiten sie über den hl. Tisch die beiden weißen Linnentücher. Sie ver­
ehren auch die zwei hl. Kelche, Patenen und Kelchtücher, die der Patriarch 
hält. Hierauf treten sie mit ihm von rechts her in die Apsis, wo die goldene 
Kreuzigungsgruppe steht. Auch dort bezeigen sie, wie es Brauch ist, Gott ihre 
Verehrung durch dreimaliges Verneigen mit den Kerzen. Dann übergibt der 
Patriarch dem Oberkaiser das Rauchfaß,und dieser beräuchert die Kreuzigung. 
Die Majestäten verabschieden sich jetzt durch Kuß vom Patriarchen, gehen in 
die Kapelle, die vor dem Metatorium [durch Vorhänge abgeschlossener Teil 
des Seitenschiffes] liegt, verehren Gott durch dreimaliges Neigen mit den 
Kerzen, küssen das ehrwürdige, mit den Leidenswerkzeugen unseres Herrn 
und Gottes geschmückte Kreuz und begeben sich schließlich ins Metatorium. 
Wenn die Überbringung der hl. Gaben zum Altar bevorsteht, kommen die 
Oberkammerherren herein, bringen es den Kaisern in Erinnerung und legen 
ihnen die Chlamys an. Damit angetan, treten diese ohne Kopfschmuck heraus, 
gehen durch die rechte Schiffscite in Begleitung der Senatoren und Palastgarde, 
voran die Stab- und Insignienträger, bis hinter den Ambon [Kanzel]. Dort 
stehen die hl. Gefäße bereit, auch sind die Lampen der Kaiser schon angezündet. 
Wenn diese dort angelangt sind, nehmen die Oberkammerherren die Lampen 
und geben sie den Kaisern in die Hand, und diese schreiten damit in Begleitung 

23



der Palastgarde und Senatoren vor den hl. Gaben her, während die Insignien­
träger sich wieder an ihre gewöhnlichen Plätze begeben. Die Majestäten machen 
jedoch außerhalb der hl.Türen halt; der Oberkaiser tritt vor die rechte, sein 
Kollege aber vor die linke Türe und stellen ihre Lampen dort an der Brüstung 
nieder. Wenn die hl. Gaben durch die Mitteltüre gelangt sind, bleibt man dort 
mit ihnen stehen. Dann kommt der Archidiakon heraus, beräuchert die Kaiser, 
hierauf den Patriarchen und zuletzt den hl. Tisch. Die hl. Gaben werden dann 
zum Altar gebracht, die Majestäten verabschieden sich vom Patriarchen, ver­
lassen den Altarraum nach rechts und begeben sich wieder in das Metatorium. 
Später verlassen sie es im gleichen Anzug, um den Friedenskuß zu empfangen. 
Der Patriarch steht rechts gegen das Metatorium zu, aber noch innerhalb der 
Altarschranken. Zuerst küssen die Kaiser den Patriarchen, der jetzt außerhalb 
der Schranken getreten ist, darauf den Synkellos, die Metropoliten, Erzbischöfe, 
den Dekan der ,Großen Kirche* und die Offizialen des Patriarchen. Die 
Genannten werden alle vom Referendarius an der Hand zum Kusse hergeführt. 
Hernach geben sie dem Patriarchen von neuem den Friedenskuß, stellen sich 
dann etwas unterhalb der Schranken auf und küssen alle Mitglieder des Senats, 
die vomZeremoniar hergeführt werden. Nach Verabschiedung vom Patriarchen 
kehren die Kaiser wieder in das Metatorium zurück. Wenn aber die Kommunion 
nahe ist, kommen sie im oben beschriebenen Gewand wieder heraus, treten in 
die rechte Altarraumseite, empfangen dort die Kommunion, küssen wie ge­
wöhnlich den Patriarchen und kehren zum Metatorium zurück. Dort früh­
stücken sie mit den Groß Würdenträgern und befreundeten Senatoren. Hernach 
treten die Oberkammerherren mit den Umkleidern herein, die den Kaisern ein 
weiches Oberkleid anlegen; darauf bringen sie den Patriarchen herein. Der 
küßt die Kaiser und geht mit ihnen bis zur kleinen Türe, die zum hl. Brunnen 
hinausführt. Unter dieser Türe bleibt der Zug stehen, der Oberkammerherr 
aber und der Schatzmeister stehen schon draußen. Der erstere erhält vom 
Schatzmeister die Geldbeutel, übergibt sie dem Kaiser und dieser wieder 
denen, die Anspruch darauf haben, während der Schatzmeister jedesmal aus­
ruft: ,Für den NN, ihr guten Kaiser.* Anspruch aber haben: der Archidiakon, 
die Türhüter, die Chorsänger, die Armen und die Kirchendiener. Hernach 
gehen die Kaiser mit dem Patriarchen hinaus, treten hinter den Vorhang, der 
im hl. Brunnenraum auf gehängt ist, und der Patriarch setzt ihnen die Kronen 
auf. Dann bekommen sie von ihm die Eulogien, d. h. die gesegneten Brote, die 

24



sie wieder an die Oberkammerherren weitergeben. Der Patriarch bietet ihnen 
zuletzt wohlriechendes öl an und erhält dafür die Apokombia [Geldopfer]. 
Dann küssen sie ihn und verlassen den hl. Brunnen.«

Der Rückweg zum Palast spielt sich wieder in ähnlicher Weise ab wie der 
Herweg. Uns mag das heute alles reichlich pedantisch und langweilig vor­
kommen, für die rhomäischen Kaiser bildeten jedoch alle diese ermüdenden 
Zeremonien ein Stück wirksamer Politik: mehr als eine Gesandtschaft fremder 
Barbarenvölker ist durch den Glanz der fast ins Überirdische erhobenen Kaiser­
herrlichkeit aufs tiefste beeindruckt worden. Das wußte Kaiser Konstantinos 
Porphyrogennetos, der um die Mitte des 10. Jahrhunderts diese Sammlung 
herausgab, sehr gut, denn er schreibt in der Vorrede: »Genaues Einhalten der 
Ordnungen macht die kaiserliche Gewalt majestätischer, vergrößert ihr An­
sehen und bewirkt dadurch das Staunen der Fremden und unserer eigenen 
Untertanen.«

Aus dem gleichen Werk soll nun noch die Beschreibung eines historischen 
Staatsaktes folgen, der wiederum in der Sophienkirche seinen Abschluß fand 
(Anm. 14).

»Am 16. August des Jahres 963, in der 6. Indiktio, an einem Sonntag, 
bestieg Nikephoros in der Frühe die kaiserliche Jacht und fuhr vom Hieria- 
palast nach dem Landungsplatz beim ,Goldenen Tor4. Dort nahm ihn die ganze 
Stadt, jung und alt, mit Lampen und Räucherbecken in Empfang. Nachdem er 
das Schiff verlassen, bestieg er ein Pferd und ritt dem Glacis der Vormauer 
entlang, bis er zur gepflasterten Heerstraße kam. Dann bog er nach dem 
,Abrahamitenkloster4 um, das im Volksmund auch ,Kloster des nicht von 
Händen gemachten Marienbildes4 heißt. Um die dritte Stunde ritt er, mit dem 
Biberfellskaramangion bekleidet, bis zum mittleren Eingang des ,Goldenen 
Tores4, hielt dort, auf dem Pferde sitzen bleibend, an und wurde von den 
Sprechchören der beiden Zirkusparteien, die innerhalb des Tores standen, 
folgendermaßen begrüßt:,Willkommen, Nikephoros, Herrscher der Rhomäer! 
Willkommen, Nikephoros, höchster Herr der Rhomäer! Willkommen, Nike­
phoros, der du die Heere der Feinde in die Flucht schlugst! Willkommen, 
Nikephoros, der du die Feindesstädte zerstörtest! Willkommen, tapferer Sieger, 
immer Augustus! Willkommen, der du die Heiden unterwarfst und die Söhne 
Ismaels besiegt zu Boden schmettertest, durch den die Herrschaft der Rhomäer 
mit Kraft erfüllt ist! Auf also und herrsche mit Glück! Erbarmt hat sich Gott 

25



seines Volkes, weil er dich, Nikephoros, zum Kaiser und Herrn der Rhomäer 
bestellte! Freue dich, Stadt der Rhomäer! Empfange den von Gott gekrönten 
Nikephoros! Denn gekommen ist, der alles überstrahlt, was die Sonne be­
scheint!1 Hernach ritt er durch das Tor die Hauptstraße entlang bis zum Forum. 
Dort stieg er vom Pferd und betrat die Kirche der allerseligsten Gottesmutter, 
wo er mit Kerzen seine Verehrung darbrachte. Dann legte er das Dibetession, 
die Kaiserschuhe und die Beinschienen an. Vom Forum begab er sich dann in 
feierlicher Prozession unter Vortragung des Kreuzes zur Sophienkirche. Beim 
,Horologion" wurde er von beiden Parteien folgendermaßen begrüßt: ,Den 
Nikephoros will das Staatswesen als Kaiser! Den Nikephoros empfangen die 
Gesetze! Das sind die Wünsche des kaiserlichen Palastes! Das ist der Wille 
des Heeres! Das ist der Wunsch des Senats! Das ist der Wunsch des Volkes! 
Den Nikephoros erwartet der Erdkreis! Den Nikephoros erwartet der Heer­
bann! Das gemeine Wohl erwartet den Nikephoros! Erhöre uns, o Gott, wir 
bitten dich, erhöre uns: Gib dem Nikephoros Leben! Nikephoros Augustus, 
Verehrungswürdiger! Gott hat dich uns gegeben, Gott wird dich bewahren! 
Christum verehrend wirst du immer siegreich sein! Lange Jahre soll Nikephoros 
herrschen! Der Christen Reich möge Gott behüten!" Hierauf trat er durch das 
,Schöne Tor" ins ,Metatorium", zog dort das Tzitzakion an, betrat dann den 
Narthex und ging bis zur ,Kaisertüre". Dort nahm er Kerzen, die ihm der 
Oberkammerherr darbot, machte eine Verneigung, legte seine Kopfbedeckung 
ab und ging mit dem Patriarchen mitten durch die Kirche, rechts am Ambon 
vorbei bis zu den Chorschranken und zur hl. Türe. Dort tat er einen Kniefall 
mit den vom Oberkammerherrn gereichten Kerzen. Dann machte er kehrt und 
bestieg von der Chorseite her mit dem Patriarchen den Ambon. Der sprach dort 
ein Gebet über den Kaisermantel und übergab ihn den Palastgarden, die ihn 
dem Kaiser anzogen.« Hier bricht die Handschrift ab, das Folgende ist nach 
den allgemeinen Bestimmungen ergänzt. »Und wiederum spricht der Patriarch 
ein Gebet über die Krone, dann setzt er sie auf das Haupt des Kaisers, und 
sogleich ruft das Volk: ,Heilig, heilig, heilig! Ehre sei Gott in der Höhe und 
Friede auf Erden!" Dann: ,Lang lebe der Großkaiser und Herr." Und der Kaiser 
verläßt mit der Krone auf dem Haupt den Ambon, geht zum ,Metatorium" 
und setzt sich dort auf den Thron. Dann kommen die Chargen, fallen nieder 
und küssen seine beiden Knie. Darauf sagt der Oberkammerherr: ,Ich lasse 
bitten", und dann wünschen sie:, Viele und glückliche Jahre" und gehen wieder.«

26



Diese Beispiele mögen genügen, um die unlösbare Verknüpfung der »Großen 
Kirche« mit der Geschichte des Reiches darzutun. Es sind jedoch nicht nur die 
Annalen Ostroms, die uns von ihr Kunde geben, auch die Fremden sprechen 
von ihr, und nach den Worten des Historikers Gregoras »ist der Ruf dieses 
Weltwunders bis in die fernsten Gegenden der Erde gedrungen«. Es sind da 
namentlich abendländische und russische Jerusalempilger oder sonstige Orient­
reisende, die in Konstantinopel ankehrten und natürlich auch die Hagia Sophia 
bewunderten. Schon Ende des 7. Jahrhunderts spricht der fränkische Pilger 
Arculf (Anm. 15) von der »hochberühmten, wunderbar großen Rundkirche« 
und ihrer »herrlichen Kuppel«. Ganz besonders sind es aber Russen, denen wir 
eingehende Berichte (Anm. 16) über die Reliquienschätze und sonstigen Kost­
barkeiten verdanken; aus der naiven Unbeholfenheit ihrer Schilderungen er- 
sieht man, wie beeindruckt sie waren und wie sie gleichsam, von der Fülle der 
Wunderdinge erdrückt, nicht recht wußten, was sie nun zuerst beschreiben 
sollten. Natürlich wollten die Fremden auch etwas von der Gründungs­
geschichte der Kirche wissen, und zu diesem Zweck mag gegen Ende des Jahr­
tausends die »Erzählung vom Bau der Hagia Sophia« (Anm. 17) verfaßt sein, 
die zwar völlig phantastisch ist, uns aber doch zeigt, wie die Liebe des Volkes 
um diesen seltsamen Bau allerlei Legenden wob. Eine der Geschichten, die 
vom Schutzengel der Kirche handelt, mag hier folgen:

»Als man daran war, die Bögen der rechten und linken oberen Stockwerke 
aufzuführen und sie mit schalenförmigen Gewölben zu überdecken, wurde 
befohlen, das Kleingeld für die Samstaglöhnung aus dem Palast zu holen; es 
war aber die dritte Stunde des Tages. Und Strategios hieß die Arbeiter und 
Meister zum Frühstück kommen. Beim Hinabgehen ließ der schon erwähnte 
Oberwerkmeister Ignatios seinen Sohn oben im rechten Geschoß zurück, um 
die Werkzeuge der Arbeiter zu bewachen. Der Knabe war etwa vierzehn Jahre 
alt. Als er nun dasaß, erschien ein weiß gekleideter, anscheinend aus dem Palast 
gesandter Eunuch, schön von Ansehen, und sprach zum Knaben:,Warum voll­
führen die Arbeiter nicht behender das Werk Gottes und haben es verlassen 
und sind zum Essen fortgelaufen?4 Der Knabe spricht: ,Lieber Herr, gleich 
werden sie zurückkehren/ Jener sagt dagegen: ,Geh schnell und rufe sie, denn 
ich will das Werk rasch fertig haben!4 Da der Knabe jedoch erwiderte, er 
könne nicht gehen, damit nicht etwa die Werkzeuge in Verlust kämen, sagte der 
Eunuch: ,Geh schnell und heiße sie sofort kommen. Ich aber schwöre dir, Kind:

27



Bei der hl. Weisheit (d. i. Gottes Wort), welche hier jetzt gebaut wird, ich werde 
nicht von hier Weggehen - denn hierher wurde ich vom Wort Gottes geschickt 
zu arbeiten und zu wachen, bis du wieder zurück bist/Als der Knabe dies hörte, 
ging er eilends weg und ließ den Engel des Herrn als Wachter am Bauplatz 
zurück. Da er herabgekommen war und seinen Vater, den Oberwerkmeister, 
mit den übrigen fand, erzählte er ihm alles. Der aber nahm seinen Sohn und 
führte ihn zum Kaiser, der eben in der Kapelle Johannes des Täufers beim 
,Horologion‘ frühstückte. Als der die Erzählung des Knaben vernommen, ließ 
er alle Eunuchen beikommen, zeigte jeden einzelnen dem Knaben, indem er 
sagte:,Ist’s vielleicht der?4 Er aber rief, keiner von ihnen sähe so aus wie jener, 
den er in der Kirche getroffen. Da ward dem Kaiser deutlich: Ein Engel des 
Herrn ist es, und klar ist sein Wort und sein Eid! Da der Knabe noch beifügte, 
daß der zu ihm Redende weiß gekleidet war und seine Wangen Feuer strahlten 
und sein Aussehen ungewöhnlich war, pries der Kaiser Gott und sprach: ,Nun 
wird mir klar, wie ich die Kirche nennen soll/ Seitdem heißt sie nun ,Hagia 
Sophia4, verdolmetscht: ,Wort Gottes/ Nach einigem Überlegen meinte der 
Kaiser, man dürfe den Knaben nicht auf den Bau zurücklassen, damit der Engel 
nach seinem Eid für immer die Kirche bewachen müsse. Denn wenn der Knabe 
zurückkehre und im Bau befunden würde, dann würde auch der Engel des 
Herrn weichen. Nachdem nun der Kaiser mit den Vornehmsten des Senats und 
den hl. Hirten Rats gepflogen hatte, sagten sie ihm, man möge den Knaben 
nicht mehr auf den Bau zurückschicken gegen den Eid des Engels, damit er in 
Gottes Auftrag bis ans Ende der Welt die Kirche behüte. Der Kaiser beschenkte 
also den Knaben reich, ehrte ihn und verschickte ihn dann mit Zustimmung 
seines Vaters auf die kykladischen Inseln. Es geschah aber die Rede des Engels 
zum Knaben, daß er auf Gottes Befehl Wache halte, auf der rechten Seite des 
Pfeilers des oberen Schwibbogens, der zur Kuppel hinauf geht.«

Diesem Engel werden wir auf einer Mosaikdarstellung etwa der gleichen 
Zeit noch begegnen.



K
ommen wir nun wieder auf die Schicksale der Kirche zurück (Anm. 18). 
Der Mosaikschmuck (Anm. 19) ist wohl, wie schon angedeutet, erst in 
- den letzten Jahren Justinians und der Regierung Justinos II. fertig 
geworden. Über bildliche Darstellungen erfahren wir nichts, doch hat es deren 

sicher welche gegeben, denn sie wurden zu Beginn des 8. Jahrhunderts von den 
Bilderstürmern herabgeschlagen, aber später wieder ersetzt, wie eine Inschrift 
über dem Apsidenbogen kundtut. Aus dieser Zeit, also der Mitte des 9. Jahr­
hunderts, stammt die thronende Madonna in der Apsis, deren Übermalung 
vor kurzem entfernt wurde. Größere Ausbesserungsarbeiten an derWestkonche 
sind durch Basileios I. ausgeführt worden; die Schäden waren durch das Erd­
beben vom 9. Januar 869 verursacht worden. Die heute verdeckten, aber 1849 
gesehenen und gezeichneten Mosaiken der Madonna sowie der hl. Petrus und 
Paulus stammen aus dieser Zeit. Auch das große Bild über der »Kaisertüre« ist 
aller Wahrscheinlichkeit nach von Basileios gestiftet (Abb. 60). Wir sehen da den 
Kaiser in vollem Ornat in anbetender Haltung vor dem thronenden Christus 
knien. Links ist in einem Medaillon Maria in fürbittender Haltung dargestellt; 
rechts, geradeaus sehend, der Schutzengel der Kirche, dessen Geschichte wir aus 
der oben mitgeteilten Legende nun kennen. Beide Köpfe sind von überirdischer 
Schönheit. Etwa hundert Jahre später, am 26. Oktober 986, gefährdete ein 
weiteres Erdbeben die Festigkeit der Kuppel derart, daß die Kirche für einige 
Jahre geschlossen werden mußte. Basileios II. ließ die Schäden wieder aus- 
bessern - die vier plumpen Strebebögen der Westfassade (Abb. 6) stammen 
wohl aus dieser Zeit -, und am 13. Mai 994 konnte der Bau wieder eröffnet 
werden. Diese Nachricht verdanken wir einem Bücherkopisten (Anm. 20), der 
nach Beendigung seiner mühseligen Arbeit das obige Datum angibt und dazu 
bemerkt, er schreibe das »zu der Stunde der Wiedereröffnung der Großen 
Kirche«. Während der Lateinerherrschaft (1204-1261) war die Kirche ihrer 
Schätze beraubt worden, diente aber doch als Haupt- und Krönungskirche der 
neuen Herren (Anm. 21); auch der gewalttätige Doge Enrico Dandolo ist dort 
begraben, seinen Grabstein kann man jetzt noch oben in der Südgalerie sehen. 
Nach Wiederherstellung der byzantinischen Herrschaft wurde der Bau aus- 

29



gebessert. Als Architekt wird ein Mönch namens Rucha genannt. Größere 
Bauarbeiten erfolgten erst wieder 1317 unter Andronikos II. Dieser Kaiser 
ließ nämlich an den Süd- und Nordaußenwänden große, pyramidenförmige 
Stützpfeiler (vgl. Abb. 7 rechts) aufführen, die im 16. Jahrhundert durch den 
berühmten Architekten Sinan neu verkleidet wurden. Diese Festigungsarbeiten 
waren trotzdem ungenügend, denn am 19. Mai 1346 stürzte ohne besonderen 
Anlaß der östliche Schwibbogen sowie ein kleines Stück der Kuppel ein. Die 
Schäden konnten wegen Geldmangels nicht sofort ausgebessert werden; erst 
nachdem 1354 eine eigene Steuer dafür ausgeschrieben und auch von frommen 
Russen Gelder eingegangen waren, kam das Werk zu Ende. Als Architekten 
werden Astras und ein Lateiner Johannes Peralta genannt. Bei dieser Gelegen­
heit wurde der neugebaute Schwibbogen mit Mosaiken versehen, die 1849 
gezeichnet, aber dann wieder übertüncht wurden. Dargestellt waren Maria, 
Johannes der Täufer und Kaiser Johannes Paläologos.

In den dramatisch bewegten Tagen vor dem Fall Konstantinopels ist die 
Hagia Sophia wiederum Schaubühne der Ereignisse. Hier schließt der letzte 
Konstantin gegen den heftigsten Widerstand seines Volkes die Union mit den 
Lateinern; hier empfängt er am Morgen des 29. Mai 1453 mit seinen Getreuen 
das Abendmahl, um dann tapfer vor den Toren der unseligen Stadt zu fallen. 
Das mutlose Volk aber sammelt sich in den Räumen der alten Reichskirche und 
kann nicht glauben, daß Gott es dem Feind gestatten werde, sie zu betreten. 
Aber schon sprengen türkische Soldaten die Tore, der letzte Rest von Byzanz 
wird gefangen oder getötet; in der Hagia Sophia stirbt das Reich Konstantins 
des Großen. Nach einer schönen Sage ist der die Messe lesende Priester noch 
im letzten Augenblick in einem sich öffnenden Pfeiler verschwunden; er wird 
seine Messe beenden, wenn erst einmal wieder das Kreuz auf der Kuppel 
erglänzt. Im griechischen Volkslied aber ist die Klage um das verlorene 
Heiligtum bis heute noch nicht verstummt.

Nach dem feierlichen Siegeseinzug in die eroberte Stadt hielt Sultan 
Mehmed Fatih selbst das erste Gebet in der Aya Sofya ab und nahm so 
feierlich von der Kirche Besitz. Sie ist wohl völlig ausgeplündert worden, aber 
sonst unversehrt geblieben. Von der alten Ausstattung ist nichts mehr erhalten 
als die schöne, aus antiken Stücken bestehende Bronzetüre am südlichen Ein­
gang zum Narthex mit den Niellomonogrammen des Kaisers Theophilos und 
seiner Familie, die inschriftlich auf das Jahr 838 datiert sind (Abb. 53). Ferner 

30



die bronzeverkleideten Türflügel der Narthexeingänge, mit plastischen Kreuzen 
und Henkelvasen, die wohl noch aus der Zeit Justinians stammen (Abb. 47-49; 
54), und endlich die Messingverkleidung der Gewände der »Kaisertüre« mit 
einer symbolischen Darstellung der göttlichen Macht (Abb. 56). Die Mosaiken 
wurden übertüncht und sonstige, zum islamischen Kult nötige Veränderungen 
vorgenommen, also vor allem eine Gebetsnische (mihrab, auf Abb. 14) und 
eine Kanzel (mimbar, Abb. 28 links) hergestellt. Aus der Zeit des Eroberers 
stammen außerdem noch die massigen Stützpfeiler an der Ostseite (Abb. 9) 
sowie das Südostminare. Das Nordostminare ist unter Sultan Selim (1566-1574) 
gebaut, die beiden westlichen unter seinem Nachfolger Murad III. Derselbe 
ließ auch im Innern die großen runden Marmorvasen zu beiden Seiten des 
Haupteingangs auf stellen (Abb. 23) und die zierlichen Estraden (mahfil, auf 
Abb. 18) errichten. Der Kanzelstuhl (kursi) zwischen den Estraden des Nord­
schiffes (Abb. 18) stammt von Murad IV. Die übrige Einrichtung, wie z. B. die 
Sultansloge vorn links (auf Abb. 14 sichtbar), die Leuchter und die Holz­
geländer auf den Marmorgesimsen des Oberstocks und unter dem Kuppelrund 
sind erst 1849 angebracht worden. Der schöne Brunnen im Hof ist 1739 von 
Mahmud I. gestiftet worden.

Das große Erdbeben des Jahres 1509 richtete weiter keinen Schaden an 
(Anm. 22), nur fiel, wie ein Bericht des venetianischen Gesandten vermeldet, 
die Tünche von den Mosaiken ab, so daß diese »wieder im alten Glanz er­
strahlten«. Sonst hören wir gelegentlich noch, daß ein oder das andere Stück 
Mosaik herausfiel. So berichtet 1717 Lady Montague (die sich übrigens sehr 
abfällig über die von allen Reisenden bewunderte Kirche äußerte), daß große 
Teile vom Pantokratormosaik der Kuppelmitte herabgefallen seien. Die letzte 
durchgreifende Instandsetzung des gesamten Bauwerks erfolgte 1847-1849 
unter Sultan Abdul Mecid. Der damit betraute Schweizer G. Fossati (1809 
bis 1883), Architekt der Russischen Botschaft, festigte die Kuppel mit eisernen 
Reifen, restaurierte die Mosaiken und versah sie dann mit einer Tünche. Ein­
zelne dieser Kunstwerke werden gegenwärtig vom Amerikanischen Byzan­
tinischen Institut unter Leitung von Th. Whittemore wieder freigelegt. Durch 
diese verdienstvollen Arbeiten ist uns bis jetzt das schon erwähnte Mosaik über 
der Kaisertüre wieder zugänglich geworden. 1936 wurde über der südlichen 
Narthextüre (Anm. 23) eine sehr schöne Darstellung der thronenden Madonna 
mit ihrem Kinde, umgeben von Konstantin und Justinian, freigelegt. Ersterer 

31



bringt ein Modell der von ihm gegründeten Stadt, Justinian aber die Sophien- 
kirche dar. Damit soll die enge Verbindung des Reiches mit Christus und seiner 
Mutter ausgedrückt werden (Abb. 59). Endlich fand man neuestens an der 
Südostwand des oberen Umgangs prachtvolle Stifterbilder der Monomachos­
familie, in der Apsis eine Madonna und rechts von ihr, am Tonnengewölbe, 
einen Erzengel. Diese und die eingangs erwähnten Grabungsarbeiten sind erst 
jetzt möglich geworden, weil der Bau 1934 durch einen wahrhaft großzügigen 
Erlaß des Staatspräsidenten Kemal Atatürk dem islamischen Kult entzogen 
und der Museums Verwaltung unterstellt wurde. Auf diesem Wege konnte auch 
der störende Teppichbelag und die großen runden Namensschilder entfernt 
werden, wodurch der Raum vieles von seiner ursprünglichen Wirkung wieder­
erhalten hat (Abb. 23).



M
 an wird kaum behaupten können, daß die Basilika eine dem christ­
lichen Kult besonders konforme Raumlösung darstelle. Das geht 
schon daraus hervor, daß der Osten sich bei diesem Schema nicht 
beruhigte, sondern nach neuen Lösungen suchte, bis er sie endlich im verschieden 

abwandelbaren Typus des zentralen Kuppelraumes fand (Anm. 24). Der 
Westen fällt bei der Weiterentwicklung ganz aus, weil er infolge des politischen 
und kulturellen Zusammenbruchs schöpferisch nichts mehr leisten konnte. Im 
Osten dagegen regte sich allenthalben frisches, geistiges Leben, das sich am 
auffallendsten in den philosophisch-dogmatischen Auseinandersetzungen der 
großen Theologenschulen äußerte. Diesem geistigen Leben entsprach ein 
ebenso reges Kunstschaffen, das infolge der metaphysisch-jenseitigen Ein­
stellung der neuen Gesellschaft sich nicht mehr körperlich-plastisch, sondern 
räumlich und farbig, also architektonisch äußerte. Die Baukunst des 4. bis 
5. Jahrhunderts beschäftigte sich denn auch vor allem mit der Ausgestaltung 
des Zentralraumes und der Durchdringung dieses mit dem Längsbau, ein 
Problem, dessen genialste Lösung eben die Hagia Sophia darstellt. Wenn 
also im folgenden über deren Plangestaltung und architektonischen Aufbau 
gehandelt werden soll, so ist zunächst die Entwicklungsgeschichte kurz zu 
verfolgen. Ausgangspunkt unserer Betrachtung ist zunächst der quadratische, 
mit einer Kuppel überwölbte Raum, der im Orient seit den Anfängen der 
Baukunst heimisch ist. In römischer Zeit wurde das Quadrat meist durch ein 
Vieleck oder Rund ersetzt, und an diesem Schema arbeitete dann der christliche 
Osten weiter. Von den zahlreichen Beispielen erwähne ich lediglich die 484 
erbaute Garizimkirche und die Georgskirche zu Ezra vom Jahre 512, die 
schließlich in Bauten wie S.Vitale zu Ravenna und Sergius und Bakchos von 
Konstantinopel ihre Vollendung erfahren. Eine etwas andere Endlösung bieten 
die Kathedralen von Bosra und Apamea (von denen S. Lorenzo in Mailand 
wieder beeinflußt ist), die das Stützenquadrat beibehalten, es aber kleeblatt­
förmig durch halbrunde Säulenstellungen ausweiten (Anm. 25). Daneben 
stehen Versuche, den Längsbau mit dem Zentralschema zu verbinden. Das 
erreichte man dadurch, daß man, wie bei der Ilissosbasilika in Athen, noch 

33



ziemlich ungeschickt über die Transeptmitte eine Kuppel setzte. Anderwärts 
legte man an den quadratischen Kuppelraum noch einen stark in die Tiefe 
gezogenen westlichen Umgang (wie bei Meriamlik oder der Irenenkirche zu 
Konstantinopel) oder man zog den quadratischen Kernbau auseinander, in 
dem man in der Ost- und Westrichtung tonnenüberdeckte Rechtecksräume an­
fügte (Marienkirche zu Ephesos und Kapelle in Kasr ibn wardan). Von diesen 
Lösungen ist indessen keine richtig befriedigend; die ideale Durchdringung 
beider Raumformen ist erst in der Sophienkirche gelungen, die darum der 
Schlußpunkt einer langen Entwicklung, aber auch fruchtbarer Anfang einer 
neuen Epoche bedeutet. Anthemios hat nämlich die etwas unorganisch an­
schließenden Tonnen durch Halbkuppeln ersetzt und so eine zusammenfassende 
Raumwirkung erzielt, die noch dadurch bereichert wird, daß die den Kuppel­
raum belebenden halbrunden Exedren des ausgebildeten Oktogonalbaues 
(Sergios und Bakchos) beibehalten wurden, wobei außer ästhetischen auch 
statische Gründe mitspielten.

Betrachten wir nun zunächst einmal den Bau von außen. Losgelöst von 
seinen Anbauten bietet er sich uns als geschlossene, nur durch dunkle Fenster­
öffnungen belebte kubische Baumasse dar, die nach oben durch die ansteigenden 
Halbkugeln und die in ihrer Mitte dominierende Kuppel harmonisch ab­
geschlossen wird, aber von ihrer inneren Struktur nichts ahnen läßt (Abb. 3-6). 
Der Bau war freilich niemals darauf berechnet, als Einzelmonument zu wirken, 
denn er ist auf allen Seiten von einer Reihe anderer Baulichkeiten, wie dem 
Bischofspalast, dem Baptisterium, Xenodochien, Portiken und Höfen umgeben, 
von denen der Atriumwesthof mit dem Springbrunnen in der Mitte nur dem 
hergekommenen Schema zuliebe beibehalten ist, aber keine selbständige Funk­
tion im Bauganzen mehr hat. Man betrat ehedem die Kirche von irgendeinem 
prächtigen Säulengang her, nur durch die aus dem Hallengewirr herausragende 
Kuppelkaskade angezogen. Die eigentliche Vorbereitung auf das Raumerlebnis 
vollzieht sich nämlich erst im überhöhten, breiten, inneren Narthex (Abb. 11), 
dessen Ostwand wie ein gewaltiger Vorhang das Kircheninnere absperrt und 
den Besucher zu kurzem Verweilen zwingt. Die Türöffnungen sind verhältnis­
mäßig klein, sie geben auch nur malerische Ausschnitte des Innern, ermutigen 
darum nicht zum Eintreten, sondern leiten zum großen, mittleren Eingang 
hin, der mit einem Schlag einen der wunderbarsten Räume der Welt eröffnet 
(Abb. 13-16).

34



Die einzigartige Durchdringung des in sich beruhenden Kuppelbaues mit 
der in die Tiefe fortsdireitenden Längshalle bewirkt ein zaubervolles, un­
aufhörliches Schwingen und Steigen, das die Sinne des Eintretenden sofort 
gefangennimmt. Der Blick gleitet den majestätischen Säulenreihen und den 
horizontalen Gesimsen entlang, der Rhythmus der Bögen reißt ihn mit sich 
nach vorn, wo er, durch die Seitennischen aufgefangen, nach der Apsis geleitet 
und von dort wieder zurückgeworfen wird. Keine Einzelform hält den Blick 
auf, das Auge muß immerfort umherschweifen, nur die ruhevolle, gold­
glänzende Kuppel ist der einzig feste Pol. Immer wieder kehrt der Blick 
dorthin zurück und mag sich nicht sattsehen an dem Wechselspiel der sich 
kreuzenden Lichtgarben, die aus den Fenstern der Kuppel hervorschießen und 
sie geisterhaft in unirdischer Leichtigkeit schweben lassen. Man hat nicht das 
Gefühl, in einem nach außen bestimmt abgegrenzten Raum zu sein, weil man 
keine feste Raumgrenze sieht und unsere spielende Phantasie sich in Galerien, 
Säulenhallen und Emporen verliert, hinter denen das Licht gedämpft zu ver­
dämmern scheint.

Dieses unerhörte Raumwunder ist das Ergebnis genialer architektonischer 
Konstruktion (Abb. 1; 2). Zunächst einige Maße: die Länge der Kirche beträgt 
vom mittleren Eingangstor bis zum Ende der Ostapsis 80,9 m, ohne Apsis 
74,8 m, die Breite 69,7 m. Vom Fußboden bis zum Scheitel der Kuppel sind es 
55,6 m, ihr Durchmesser beträgt 33 m, ihre Höhe 13,8 m, sie ist also nicht 
ganz eine Halbkugel. Zur Erklärung des Aufbaues geht man am besten vom 
mittleren, kuppelüberdeckten Quadrat aus, das von den 24,3 m hohen Pfeilern 
gebildet wird. Auf diesen sitzen die 31,3 m breiten und 15,65 m hohen Bögen 
(Abb. 22). An den vier Bogenansatzpunkten beginnen die auf steigenden 
sphärischen Dreiecke, die in Scheitelhöhe der Bögen horizontal abschließen 
und das Quadrat in die Kreislinie überleiten, auf der die Kuppel aufsitzt. Das 
Gerüst derselben besteht aus vierzig 1,10 m breiten Rippen aus Ziegelsteinen. 
Zwischen diesen Rippen sind ebenso viele Fensteröffnungen, die, durch Rund­
bögen überwölbt, eine treffliche Auflage für die rippenfüllenden Kappen bilden. 
Der Seitenschub der Rippen wird außen durch niedrige Pfeiler aufgefangen, 
die fast wie eine Art Tambour wirken (Abb. 3). Vor allem aber war dem 
schräg abwärts laufenden Druck der Gesamtkuppel zu begegnen. Hierbei ist 
das Grundprinzip der byzantinischen Architektur, alle Spannungen der Ge­
wölbe untereinander auszugleichen und sich so gegenseitig aufzuheben, in einer

35



Abb. 1. Grundriß nach Antoniades und eigenen Aufnahmen



Kühnheit durchgeführt, wie seitdem nicht wieder. Der Schub nach Ost und 
West wird nämlich durch je eine gewaltige Halbkugel aufgehalten, die ihren 
Druck wiederum auf drei kleinere Nischen verteilt, von denen die mittlere als 
Altarraum über die Ostabschluß wand vorspringt, während sie im Westen fehlt 
(Abb. 16), aber durch die Narthexanbauten ersetzt wird. Der Schub nach Nord 
und Süd ist durch die seitlichen Verstärkungen der Pfeiler aufgefangen. Der 
Verstrebung dieser Seiten dienen auch die beiden doppelgeschossigen Seiten­
schiffe (Abb. 2), die ein völliges Eigenleben haben und gewissermaßen in sich ab­
geschlossen sind. Sie sind der Einheitlichkeit des Mittelraumes entgegengesetzt 
und gleichen mehr einer Flucht von Sälen innerhalb einer großen Palastanlage 
(Abb. 24 f.). Zu bemerken ist, daß man die Masse der Pfeiler ebensowenig wie 
im Mittelraum innewird. Sie sind nämlich durchbrochen und zur Unterteilung 
des Raumes noch in zwei dünne Querwände zerlegt (Abb. 25; 27). Das Kon­
struktive ist also verhüllt, und die einzelnen Bauglieder sind so angebracht, 
als ob sie nicht notwendig, sondern nach freiem künstlerischem Ermessen ver­
teilt wären. Diese Verschleierung der Konstruktion wird vornehmlich durch 
die Innenausstattung erreicht. Die Wände sind nämlich vom Boden bis zum 
Ansatz der mosaikgeschmückten Gewölbe mit vielfarbigen, kostbaren Marmor­
platten verkleidet (Abb. 58). Man bemerkt da durchlaufende Bänder aus grünem 
thessalischem Marmor, roten ägyptischen Porphyr, gelben numidischen Marmor, 
cremegelben orientalischen Alabaster, den berühmten weiß und violettrot ge­
streiften Stein aus dem phrygischen Synnada und endlich hellgrün gemusterten 
Marmor aus Karystos. Die Platten der beiden letztgenannten Arten sind oft 
so aneinandergefügt, daß ihre Maserungen phantastische Ornamente bilden. 
Diese Marmortafeln sind durch dünne, ehemals vergoldete Zahnschnittleisten 
voneinander getrennt. Die Wandverkleidung des Narthex und des Haupt­
schiffes wird durch ein Ornamentband aus verschiedenfarbigem Marmormosaik, 
die der Seitenschiffe durch einStuckband abgeschlossen. Darüber sitzt dann das 
Gewölbemosaik (Abb. 62). Der Fußboden besteht aus Prokonnesosmarmor, 
dessen Platten so aneinandergepaßt sind, daß ein schönes fortlaufendes Wellen­
muster entsteht. Die Bodenfläche des Mittelschiffes wird in etwa gleichen 
Abständen quer von vier grünen Marmorbändern durchschnitten, die eben­
so viele Zäsuren bedeuten und den Raum optisch verlängern. Das große 
Scheibenmosaik, das vorn rechts im Boden sitzt, stammt wohl erst aus dem 
9. Jahrhundert (Anm. 26) und diente liturgischen Zwecken; möglicherweise

37



M<Tpa-»

Abb. 2. Schnitte



bezeichnete es in der Spätzeit auch den Platz, den die Kaiser während der 
Krönungsfeier innehatten.

Die oben geschilderte Marmor Verkleidung, die zwar ostgriechischer Tra­
dition entstammt und noch durch ihre Umrahmung dem antiken Zwang zur 
Tektonik nicht ganz entrinnen kann, will doch im Grunde die konstruktiven 
Bauelemente unsichtbar machen und durch ihr vielfarbiges, gedämpftes Licht 
die raumbegrenzende Wand entstofflichen. Diese Tendenz wird noch verstärkt 
durch die gänzlich unplastische Behandlung der Einzelformen: die Profilierung 
der Säulenbasen und Türgewände ist weich, die Konturen scheinen wie ver­
laufen; der die Stockwerke trennende Konsolenfries (auf Abb. 46) ist zur 
ornamental-dekorativen Leiste geworden, die nichts mehr zu tragen hat, 
sondern lediglich die horizontale Gliederung des Raumes unterstreichen soll; 
die äjour gearbeiteten Kesselkapitelle (Abb. 43) mit den Monogrammen des 
Justinian und der Theodora haben ihre organische Form als tragende Zwischen­
glieder ziemlich verloren und wirken schon fast ornamental (Anm. 27). Auch 
das die Bogenzwickel füllende Akanthusgespinst (Abb. 20) der unteren und 
das dem gleichen Zweck dienende Rankengewinde aus Marmormosaik der 
oberen Säulenreihe (Abb. 46) geht bewußt von der antiken, organisch ge­
wachsenen Form zur ornamental-abstrakten Arabeske über; wir befinden uns 
hier unleugbar an einem Wendepunkt der künstlerischen Entwicklung. Hier 
wie bei den Architekturformen findet sich nirgends ein Element, das nicht 
schon in der hellenistisch-römischen Baukunst zu finden wäre, und doch ist 
die Gesamtanordnung und Verbindung dieser, übrigens souverän beherrschten, 
Elemente nicht mehr antik, sondern eben - byzantinischer Orient. Nehmen 
wir zum Vergleich nur einmal die Riesenräume der Thermen des Caracalla und 
Diokletian oder der Basilika des Maxentius. Ähnlichkeit ist da, aber doch nur 
eine scheinbare. Nirgends ist nämlich in Rom der Versuch gemacht, die Räume 
durch eine Kuppel zusammenzufassen; überall wird noch das konstruktive 
Element betont bzw. vorgetäuscht. Parallelen für dieses neue Raumempfinden, 
das ja seine Hauptwurzeln in der spätantik-christlichen Mentalität hat, bieten 
wohl am ehesten die parthischen und sasanidischen Paläste, von denen wir 
leider nur noch zuwenig wissen. Ich verweise beispielshalber auf den Palast 
von Sarvistan (Anm. 28), wo um einen zentralen Kuppelraum saalartige, 
völlig selbständige Seitenhallen gruppiert sind, oder auf die Wandverkleidung 
(Anm. 29) des der Sophienkirche etwa gleichzeitigen Taq-i-Kisra zu Ktesiphon, 

39



welche nach demselben Prinzip wie in Konstantinopel angelegt ist. Völlig 
orientalisch sind dagegen einzelne Ornamentdetails sowie die Muster des 
Deckenmosaiks der Seitenschiffe.

In justinianischer Zeit ist die Hauptstadt auf allen Gebieten führend; wie 
Staat und Gesellschaft, so ringt dort auch die Kunst um eine Synthese von 
Rom, Hellenismus, Christentum und Orient. Die dazu erforderlichen gewal­
tigen geistigen Anstrengungen sind nicht eitel gewesen, denn sie führten zur 
justinianischen Reichskultur, die ein erster Beweis der schöpferischen Kraft des 
oft so geschmähten Byzantinertums ist. Doch wird über das geistige Gesicht 
dieser Zeit zum Schlüsse jetzt noch einiges mehr gesagt werden müssen.



W
er vom dunklen Pontus kommend durch die Bosporusenge in die 
delphinbevölkerte Propontis fährt und die Häuserflut der be­
glückten Stadt Konstantins mehr und mehr sich entgegenquellen 
sieht, dessen Auge mag wohl im unübersehbaren Gewimmel der Dächer und 

Gärten, der moscheebekrönten Hügel, der unzähligen in die Himmelsbläue 
strebenden Türmchen oder im Schiffgewirr des Goldenen Horns in beseligter 
Trunkenheit sich verlieren und nicht wissen, wo zuerst es haften soll: bald 
aber wird der zerteilte Blick von den riesig auf getürmten Massen der den 
Akropolishügel wie eine Burg bekrönenden Hagia Sophia gefangen, deren 
breitgeschwungene Kuppel alle anderen an Majestät und Wohlklang der Linie 
weit übertrifft. Dieser unvergeßliche Eindruck gebietender Größe entspringt 
aber nicht etwa dem Gemüt des von geschichtlichen Erinnerungen über­
wältigten Fremdlings: als stadtüberragendes, einzigartiges Wunderwerk er­
scheint der Bau schon dem nüchternen Prokop, und noch der späte Kaiser und 
Geschichtsschreiber Johannes Kantakuzenos (Anm. 30) sieht in ihm »gleichsam 
das Abbild der Herrschaft der Rhomäer«. Diese treffende, symbolhafte Deutung 
des alten Byzantiners wird noch einleuchtender, wenn wir es zum Schluß nun 
versuchen, die Kirche aus dem Geist des Erbauers und seiner Zeit heraus zu 
begreifen. Der am 1. August 527 seinem Oheim Justin in der Alleinherrschaft 
folgende, feingebildete, kluge, nach Ruhm und Lorbeer dürstende Flavius 
Sabbatius Justinianus hatte weitgreifende Pläne und hohe Ziele vor Augen. 
Wie kaum einer seiner Vorgänger auf dem Thron von Byzanz fühlte er sich 
als Erbe der römischen Vergangenheit, deren ehemalige, durch die Stürme der 
Völkerwanderung in den Staub getretene Größe er wiederherzustellen als seine 
Aufgabe betrachtete. »Gott hat uns«, so schreibt er in einem Staatserlaß, 
»Vandalen, Alanen und Mauren unterworfen, ganz Afrika und Sizilien wieder­
erobern und der Hoffnung leben lassen, daß er unsere Herrschaft bis auf jene 
Völker ausdehnen werde, die von den alten Römern bis an den Saum beider 
Ozeane beherrscht, aber in der Folge durch Nachlässigkeit wieder verloren 
worden sind.« Neben der imperial-römischen ist der Kaiser ebenso von der 

41



christlichen Reichsidee erfüllt, ja diese herrschte wohl vor. Auf dem Augusteon­
platz sah man wenigstens, hoch auf einer Säule stehend (Anm. 31), das Reiter­
bild des Kaisers, völlig waffenlos, nur in seiner Linken die mit einem. Kreuz 
bekrönte Weltkugel haltend, was seine Zeitgenossen dahin deuteten, daß er 
wohl Herr über Länder und Meere sei, das Kreuz aber allein ihm Reich und 
Schlachtensieg verleihe. Nicht umsonst ist er deshalb auch für die Völker des 
Abendlandes die Verkörperung des christlich-imperialen Kaisergedankens, und 
kein Geringerer als Dante (Anm. 32) hat dem in unvergänglichen Versen seiner 
Divina Comedia Ausdruck verliehen.

Die weltumspannenden Pläne des Kaisers konnten aber sich erst un­
gehemmt auswirken, nachdem 532 die im furchtbaren Nikaaufstand sich 
austobenden Widerstände blutig niedergeschlagen und Justinians Autorität 
widerspruchslos anerkannt war. Das grauenhafte Wüten dieses Aufruhrs hatte, 
den Palast ausgenommen, die ganze Fläche der ehemaligen Severusstadt bis 
zum Forum des Konstantin in Schutt und Asche gelegt: von der Hagia Sophia, 
der altehrwürdigen Irenenkirche, der Agora, der Gerichtshalle, den Bädern 
am Zeuxippos, den Säulenstraßen, Verkaufsläden und Wohnhäusern war nur 
noch ein wüstes, rauchgeschwärztes Trümmerfeld übrig. Aber auf des Kaisers 
Befehl erstand in kürzester Frist alles wieder in neuer Pracht und Schönheit. 
Prokop berichtet, daß Justinian ganz besonders den Bau der Sophienkirche 
überwachte, ja daß er selber manchmal handelnd und ratend eingriff.

Konstantinopel ist nunmehr Hauptstadt der Mittelmeerwelt; nicht mehr 
nur Gegenspiel, sondern unbestrittene Erbin der verfallenden, kraftlosen 
romulischen Stadt am Tiber. Ihre Herrschaft reicht vom Euphrat bis zu den 
Säulen des Herakles, von den Nilkatarakten bis zur Donau. In 64 Provinzen 
mit fast tausend Städten gehorcht man den Befehlen des Kaisers. Goldmünzen 
mit seinem Bild gelten auf allen Märkten: in Arabien genau so wie in Ceylon 
oder an der nebelreichen Küste der Ultima Thule. Ein kunstvoll gegliederter 
Beamtenapparat beherrscht das tägliche Leben. Die Armee, die über eine halbe 
Million Mann zählt, ist über alle Provinzen verteilt. Starke Waffenplätze und 
eine fast unbezwingliche Kette von Kastellen schützen die Grenzen an der 
Sahara, am Euphrat und am illyrischen Länderdreieck. Auf weitverzweigtem 
Straßennetz ziehen Handelskarawanen, läuft die kaiserliche Post und bringt 
Befehle in die fernsten Winkel des Reichs. Für Arme, Kranke und Waisen gibt 
es überall Spitäler und Asyle.

42



Die Hauptstadt selbst zählt wohl über eine Million Seelen. Sie ist eine 
Welt für sich, darum aus der Reichsverwaltung herausgelöst und einem eigenen 
Präfekten unterstellt. Ringsum ist sie von einem blühenden Kranz von Vor­
städten umgeben; den Ufern des rasch strömenden Bosporus und der sirenisch- 
zaubervollen Propontisküste Asiens entlang liegen Prachtvillen, Gärten, stille 
Landhäuser und freundliche Siedlungen. In der Stadt drängt sich ein buntes 
Völkergemisch durch Säulenstraßen, öffentliche Plätze, Basare und Lagerhallen 
am Hafen. Wie aus einem Füllhorn des Glücks sind dort alle Schätze und Kost­
barkeiten der Erde ausgeschüttet: China brachte Seide, Phönikien Purpur, 
Asien Teppiche, Indien Spezereien, Arabien Wohlgerüche, Syrien Glas, Ägypten 
Papier und der Pontus kostbare Steine und seltene Felle. Diese lebhafte, reiche 
Stadt hat ein betont christliches Gesicht: golden glänzt das Kreuz von den 
hohen Prachtsäulen der öffentlichen Plätze, in der Menge sieht man viele 
Kleriker und Mönche; statt der Heidentempel eine Fülle von Kirchen, schim­
mernd in der Pracht vielfarbigen Marmors und goldener Mosaiken. Aus 
flackernden Kerzen und mystischem Weihrauchdämmer droht von der Altar­
nische die schreckensvolle Majestät des richtenden Weltherrschers auf die zer­
knirschte Menge herab, und hoch in den Kuppeln verklingen die hinreißenden 
Strophen des großen Hymnendichters Romanos (Anm. 33):

»Wann Du nahest, o Gott, 
Zur Erde in Glorie
Und zitternd liegt vor Dir die Welt,
Wann der Strom von des Richters Thron
Seine feurige Woge wälzt,
Des Schicksals Buch geöffnet ist
Und kündbar wird, was einst die Nacht verbarg: 
Dann rette mich aus der unsterblichen Flamme, 
Richter ohne Fehl!«

Daneben wieder eine verfeinerte, hochkultivierte Gesellschaft, stolz im 
Besitz des griechischen Geisteserbes: bezaubernde Hofleute, wie der große 
Jurist Trebonian, feine Skeptiker, wie der Historiker Prokop, verschwende­
rische Epikureer, wie der Minister Johannes, hochgebildete Beamte, wie Paulos 
Silentiarios, der einen begeisterten Hymnos auf die Sophienkirche schreiben 

43



kann, aber auch mit seinen Freunden Verse austauscht, in denen das sinnliche 
Hellenenblut noch einmal aufschäumt (Anm. 34).

Dann die Kaiserin Theodora - »Unsere vielgeliebte, von Gott uns gegebene 
Gemahlin« nennt sie Justinian -, die berückend schöne Tochter eines Bären­
wärters, erst Schauspielerin und Kurtisane, dann aber als Kaiserin untadel­
haften Wandels und fromm, ihre Jugendsünden abtragend durch Stiftung von 
Kirchen, Waisenhäusern und Hospitälern, deren heißes syrisches Blut sich aber 
trotzdem noch austoben muß in despotischen Handlungen fressenden Ehr­
geizes. Und endlich der Kaiser selbst, der im Durst nach Ruhm und Glanz 
sich verzehrende letzte römische Imperator, der das Recht reformiert, Heere 
ausschickt, aber auch Kirchenlieder dichtet und in einsam durchgrübelten 
Nächten die Geheimnisse Gottes zu ergründen und in Formeln festzulegen 
sucht. Er selbst, seine Umgebung und seine Zeit voll innerer Unruhe und 
Spannung - es ist kein Zufall, daß wir in einem von ihm verfaßten Erlaß von 
»seelischer Anspannung« lesen! Der Ernst christlicher Weltverneinung, der 
hier zusammentrifft mit dem leidenschaftlichen Willen zu imperialer Macht, 
die naturgegeben ist, weil die Dinge dieser Welt nicht bestehen können ohne 
Gewalt und ohne Staat, erzeugt in den Seelen dieser Menschen zum ersten 
Male in der Geistesgeschichte in unüberbrückbarer Diskrepanz zwischen 
religiösem Sollen und den unerbittlichen Notwendigkeiten des Lebens und des 
Herzens jene schmerzlich-unruh volle Gespanntheit, die den Schwachen zer­
bricht oder zur Entsagung treibt, den Starken aber zur höchsten Entfaltung 
seiner Kraft anspornt.

Große Kunst ist undenkbar ohne Leidenschaft des Herzens, aber nur 
selten ereignet es sich, daß eine große künstlerische Potenz auch dem großen 
Augenblick begegnet und so ein Unsterbliches, einmaliges Werk entstehen kann, 
von dem freilich »keiner weiß, wieviel des Herzbluts es gekostet«. In den 
Tagen Justinians sind Augenblick und Kunst einander begegnet, und es ist be­
zeichnend, daß gerade die Architektur es war, in der der Geist der Zeit seinen 
vollendetsten Ausdruck fand. Reden denn nicht die gewaltig auf getürmten 
Massen des scheinbar mühelos überwölbten Raumes vom grenzenlosen Willen 
herrischen Machtbewußtseins, von den Siegesfanfaren des Narses und Beiisar 
und dem wiedergewonnenen Orbis Romanus? Aber der Raum atmet doch 
nicht mehr die stolze, in sich geschlossene Ruhe eines römischen Pantheon: 
er ist im Gegenteil voll von geheimer innerer Unrast, die die Unruhe und

44



Seelenspannung der Zeit ist, die aber aller Erdenschwere doch wieder Herr zu 
werden versucht, indem sie die Materie entstofflicht und den körperhaften 
Raum in Farbe und Licht auflöst, als wollte sie damit sagen, daß schmerzlicher 
Unendlichkeitsdrang und ungelöste Rätsel doch schließlich im Licht ihre Lösung 
finden müssen.

Die hochgespannten Ziele und die fast übermenschlichen Anstrengungen 
der ersten Jahre Justinians sind an der härteren Wirklichkeit und der Wut ent­
fesselter Elemente gescheitert: der Kaiser ist am 14. November 565 alt und in 
einsamer Verbitterung gestorben. Von ihm und seinem Werk ist nichts geblieben 
als die Kirche der »Göttlichen Weisheit«, die für die Ostvölker noch viele Jahr­
hunderte hindurch weithin leuchtendes Caput mundi geblieben ist. Und es ist 
wohl kein Zufall, sondern geheimnisvolle Gnade des Schicksals, daß heute noch 
in der Stadt Konstantins, außer dem Bollwerk des Theodosiuswalles, sichtbar- 
lich nichts mehr an die versunkene Größe des Oströmerreiches erinnert als 
gerade dieser Bau, der für uns freilich auch nur wieder unvollkommenes Abbild 
einer weit reicheren menschlichen Wirklichkeit ist, die wir nur mühsam zu 
enträtseln versuchen können:

»Fragmente dessen, was das Herz erschaut, 
Sind unsere Städte nur ein schwacher Schein! 
Das große Babylon ist doch nur Scherz, 
Will es im Ernst so groß und maßlos sein 
Wie unser babylonisch Herz!«



ANMERKUNGEN

Anm. 1. An allgemeinen Werken zur Zeitgeschichte seien genannt: E. Stein, Geschichte 
des spätrömischen Reiches; Ch. Dawson, Gestaltung des Abendlandes, Leipzig 1935; 
E. Schwartz, Kaiser Konstantin und die christliche Kirche,2 1936.

An Literatur über die Sophienkirche ist zu nennen: Grelot, Relation d’un voyage deConstan- 
tinople, Paris 1680,149 (erster Plan und eingehende Beschreibung); G. Fossati, Aya Sofia, Lon­
don 1852 (seltenes Tafelwerk, daraus unsere Abb. 3,5,15,19,30); Salzenberg, Alt-Christliche 
Baudenkmale von Konstantinopel, Berlin 1854 (Plan und Schnitte sowie Zeichnungen der 
damals freiliegenden Mosaiken); Lethaby and Swainson, The church of St. Sophia, London 
1894; Antoniades, Ekphrasis tes Hagias Sophias, Paris-Leipzig 1909-1911; C. Gurlitt, Die 
Baukunst Konstantinopels, Berlin 1912,19 ff.; Prost, Monuments antiques releves et restaures 
par les architectes pensionnaires de 1’Academie de France ä Rome. Supplement Paris 1924 
(Neuaufnahme, aber leider nur z.T. veröffentlicht); M.A.Charles, Hagia Sophia and the 
great imperial mosques, Art Bulletin 12 (1930) Nr. 4; Swift, The Latins at Hagia Sophia, 
American Journal of Archaeology 39 (1935) 458 ff.; R.W. Zaloziecki, Die Sophienkirche 
in Konstantinopel, Rom-Freiburg 1936; A. M. Schneider, Die Grabung im Westhof der 
Sophienkirche, Berlin 1941.

Anm. 2. Die Sophia als personifizierte göttliche Eigenschaft tritt schon in der spätjüdischen 
Religionsphilosophie (vgl. Sprüche Salomos 8, 22) als selbständiges Wesen auf und wird 
von der christlichen Theologie dann übernommen (vgl. 1. Kor. 1,30).

Anm. 3. Mit Ausnahme der mächtigen Vierungspfeiler aus Kalksteinblöcken besteht der 
Bau aus Ziegelwerk, das in bestimmten Abständen mit umlaufenden Steinbändern ab­
wechselt. Die gleiche Technik weist auch das Baptisterium auf; das sog. Skeuophylakion 
(Sakristei und Schatzkammer) auf der Nordseite ist älter, indessen noch nie richtig unter­
sucht und aufgenommen worden; vgl. H. Koethe, Frühchristliche Nischenrundbauten, Diss. 
Marburg 1928, 35.

Anm. 4. Agathias, Geschichte 5, 6 (Bonner Corpus S. 89). Alexandros war einer der 
bedeutendsten frühbyzantinischen Ärzte, seine Werke sind größtenteils noch erhalten 
(F. Brunet, CEuvres medicales d’Alexandre de Tralles, Paris 1933 ff.). Von Anthemios 
besitzen wir dagegen nur noch spärliche Fragmente über die Konstruktion von Hohl­
spiegeln (bei A.Westermann, Paradoxographoi 1839, 149-158). Isidoros hat bezeichnender­
weise auch einen Kommentar zu Herons Schrift »Über die Gewölbe« verfaßt (Pauly- 
Wissowa, Realencyklopädie 8, 1070).

Anm. 5. Prokop ist nach der Ausgabe von Haury, Leipzig 1913, Bd. 3, 2, S. 8 ff. übersetzt.

Anm. 6. Silentiarios ist von P. Friedländer, Johannes von Gaza und Paulus Silentiarius, 
Leipzig 1912, herausgegeben und kommentiert.

46



Anm. 7. Text bei Dimitriewskij, lypika I. Kiew 1895, 34. Das »Große Kyrie eleison« 
auf dem Konstantinsforum ist schon bei der Stadteinweihung gesungen worden, also alte 
Sitte. Vgl. F. J. Dölger, Sol Salutis, Münster 1920, 57 ff.

Anm. 8. Das Troparion auf Justinian und Theodora findet sich bei Dimitriewskij a.O. 23.

Anm. 9. Für diesen Abschnitt konnte die noch nicht vollendete Neuausgabe des Zeremonien­
buches von A. Vogt, Le livre des ceremonies, Paris 1935, benutzt werden, sonst liegt die 
Ausgabe des Bonner Corpus zugrunde.

Anm. 10. Berichte über Siegesfeiern usw. finden sich verschiedentlich im Zeremonienbuche. 
In die Marmorverkleidung der Galerie sind auch sonst Graffiti mit Anspielungen auf Zeit­
ereignisse eingekratzt. So findet sich auf einer Säule der Südhalle, die durch eine schöne 
Marmortüre abgesperrt werden konnte (Abb. 50) z. B.: »Seiner Heiligkeit, dem ökumenischen 
Patriarchen Neilos (1379-89) viele Jahre!« Daneben finden sich Gebete, Ausrufe (»Un­
glücklich bin ich!«), Wappen und Namen von Besuchern; Faksimiles bei Antoniades.

Anm. 11. Über die Topographie der Kaiserpaläste wissen wir leider fast nichts; die wenigen 
noch erhaltenen Reste bei Mamboury u. Wiegand, Die Kaiserpaläste von Konstantinopel, 
Berlin 1934. Ein schematischer Plan der im Zeremonienbuch genannten Palastteile findet 
sich bei Vogt a. O. und bei K. Dieterich, Hof leben in Byzanz (Voigtländers Quellen­
schriften 19) 1917, der auch verschiedene Texte in Übersetzung bietet.

Anm. 12. Das Skaramangion ist ein kaftanartiger Mantel mit Klappkragen, der tocharischen 
Ursprungs ist und über die Sasaniden nach Byzanz und von da auch nach dem Westen kam; 
vgl. Kondakoff in Byzantion 1 (1924), 11 f.

Anm. 13. Die im Horologion befindliche Kunstuhr ist vom arabischen Geographen al- 
Kazwini wie folgt beschrieben: »In der Kirche ist eine Stundenuhr, an welcher 12 Türen, 
jede mit einem eine Spanne hohen Türflügel, angebracht sind, nach der Anzahl der Stunden. 
So oft eine Nacht- oder Tagesstunde vorüber ist, öffnet sich eine Ture, und es kommt daraus 
eine Figur hervor, die stehenbleibt, bis die Stunde zu Ende ist. Sobald die Stunde abgelaufen 
ist, tritt jene Figur in die Türe zurück, und es öffnet sich eine andere, und es tritt aus der­
selben eine andere Figur hervor nach diesem Beispiel.« (J. Marquardt, Osteuropäische und ost­
asiatische Streifzüge, Leipzig 1903,22.) Die sonstigen Örtlichkeiten der Sophienkirche sind 
von J. Ebersolt, Ste Sophie de Constantinople fitude de topographie d’apres les ceremonies, 
Paris 1910, behandelt worden. Über die Lage des Altars vgl. Das Werk des Künstlers 2, 
1941, 71 f.

Die Kaiserin war bei der oben geschilderten Feier mit ihrem Hofstaat auf der Empore 
anwesend; vgl. Vogt a. O. 61.

Anm. 14. Text nach Corpus, S. 438 f. Der Hieriapalast lag auf der asiatischen Seite (heute 
Moda); das Goldene Tor liegt am Südende der Theodosiusmauer (vgl. die schönen Schau­
bilder bei F.Krischen, Die Landmauer von Konstantinopel Teil I, Berlin 1938, Taf. 19ff.); 
das Kloster lag an der Reichsstraße zwischen dem Tor und dem Hebdomon (heute Bakir 
köy). Das Tzitzakion ist ein Gewand mit Blumenmusterung (von türkisch ci^ek), vgl. die 
Abbildung eines Gemäldes aus Kuseir Amra mit Darstellung eines Tzitzakion bei Strzy- 
gowski, Asiens bildende Kunst, Augsburg 1930, 647.

47



Anm. 15. Text bei Mickley, Arculf, eines Pilgers Reise, Leipzig 1917, 46 (= Land der 
Bibel 2, 2-4); an späteren Reisenden sind zu nennen Clavijo (Guy le Strange, Embassy to 
Tamerlan, London 1928, 71), Pero Tafur (Byzantion 7, 1932, 103) und Buondelmonti 
(Studi bizant. 3, 1911, 270 f.).

Anm. 16. Die ausführlichste russische Schilderung stammt von Anton von Novgorod (um 
1200); Text bei Khitrowo, Itineraires russes en Orient I, 1. Genf 1889, 90 f.

Anm. 17. Text der »Erzählung« bei Preger, Scriptores originum Constantinopolitanarum, 
Leipzig 1901, 85 f.

Anm. 18. Texte zur Geschichte der Kirche gesammelt und übersetzt bei J. P. Richter, Quellen 
zur byzantinischen Kunstgeschichte, Wien 1897, 11-101.

Anm. 19. Th. Whittemore, The mosaics at S. Sophia at Istanbul. Preliminary report. The 
mosaics of the Narthex. Oxford 1933; vgl. A. M. Schneider, Byzanz, Berlin 1936, 32f.

Anm. 20. Über diese Handschrift vgl. Byzantinische Zeitschrift 8 (1899), 212.

Anm. 21. Neugriechische Volkslieder über den Fall Konstantinopels bei Passow, Carmina 
popularia Graeciae recentioris, 1860, 145.

Anm. 22. Text in den Diarii di Marino Sanuto, 9, Venedig 1883, 565; sonstige Nachrichten 
europäischer Reisender bei J. Ebersolt, Constantinople byzantine et les voyageurs du 
Levant, Paris 1918.

Anm. 23. Th. Whittemore, The mosaics at S. Sophia. Second preliminary report. The 
mosaics of Southern Vestibüle, Oxford 1936.

Anm. 24. Zur allgemeinen Orientierung vgl. O. Wulff, Altchristl, und byzant. Kunst 
1913/14; F. Wachtsmuth, Der Raum II, 1935, 97.

Anm. 25. Die bisher bekannten Pläne von Bosra sind unrichtig: die neuesten Unter­
suchungen ergaben eine Stützenstellung, wie sie oben geschildert ist; vgl. J. M. Crowfoot, 
Churches at Bosra and Samaria, London 1937, Taf. 2.

Anm. 26. Über das Scheibenmosaik vgl. Schneider, Byzanz a. O. 34 f.

Anm. 27. Über die Kapitelle vgl. R. Kautzsch, Kapitellstudien, Berlin 1936, 163 f. u. 173 f.

Anm. 28. Plan von Sarvistan bei Strzygowski, Asiens bildende Kunst, 1930, 21.

Anm. 29. Zur Wanddekoration des Taq siehe O. Reuther, Die Ausgrabungen der deutschen 
Ktesiphonexpedition im Winter 1928/29, Staatl.Mus. Berlin, S. 26; vom Stuckfries erwähne 
ich nur den knopfartig umgewandelten Eierstab, der sich gleichartig an einem spätantik- 
frühislamischen Palast in chirbet-minje (bei Tiberias) findet. Die dekorativen Mosaikmuster 
der Seitenschiffe und des Narthex vergleiche man mit Stoffmustern vomTaq-i-bustan (Sarre, 
Kunst des alten Persien, Berlin 1923, Taf. 94).

Anm. 30. Kantakuzenos, Geschichte 4,4 (Bonner Corpus 3,29).

48



Anm. 31. Das Standbild ist in der obengenannten Schrift Prokops beschrieben (Haury 
a.0.18); es wurde erst in türkischer Zeit eingeschmolzen, eine alte Zeichnung davon ist 
im Archäolog. Anzeiger 1931, 328 abgebildet. Über Justinian und seine Zeit vgl. noch 
E. Grupe, Kaiser Justinian, 1923 (Wissenschaft und Bildung, Nr. 184).

Anm. 32. Dante, Purgatorio 6,85 und Paradiso 6, lOf.

Anm. 33. Über Romanos vgl. Krumbacher in Hinneberg, Kultur der Gegenwart 1,8 (1912) 
345; von R. ist auch ein Kontakion über den Brand und Wiederaufbau der Sophienkirche 
erhalten; Text in Byzantinische Zeitschrift 15 (1906) 4f.

Anm. 34. Die Gedichte des Paulos finden sich im 5. Buch der Anthologia Palatina.

Die Schlußverse aus Fr. Thompsons »The heart« sind übersetzt von Th. Häcker.

Abb. 2 a. Plan der Grabung im Atriumhofe



NACHWEIS DER ABBILDUNGEN

Staatliche Bildstelle Berlin: Abb. 4, 6-14, 16-18, 
20-22, 24-29, 31-38, 40, 41, 45, 46, 52, 55, 57

Foto Sender, Istanbul: Abb. 39, 42, 44, 50, 51, 
53, 54, 63, 64

Foto Marburg: Abb. 47—49

Foto Archäologisches Institut des Deutschen Reiches, 
Zweigstelle Istanbul: Abb. 65

men

Antoniades, Ekphrasis: Abb. 2, 23, 56

G. Fossati, Aya Sofia, London 1852: Abb. 3, 5, 15, 
19, 30

Foto Museum Istanbul: Abb. 23, 58

Amerikanisches Byzantinisches Institut (mit Erlaubnis 
yoaLTh. Whittemore): Abb. 59, 60, 61, 62

L»

Lj



TAFELN





Abb. 3. Ansicht von Nordosten



A
bb

. 4.
 An

sic
ht

 vo
n S

üd
en



A
bb

. 5.
 An

sic
ht

 vo
n S

üd
w

es
te

n



A
bb

. 6
. A

ns
ic

ht
 vo

n W
es

te
n



:e
n



Abb. 9. Ansicht von Osten



Abb. 10. Südosteingang



Abb. 11. Narthex nach Norden



Abb. 12. Blick vom Exonarthex zur Kaisertürc



Abb. 13. Mittelraum, Blick nach Osten



Abb. 14. Mittelraum von der Westgalerie gesehen



Abb. 15. Mittelraum, Blick nach Westen



Abb. 16. Mittelraum, Blick nach Westen



Abb. 17. Blick vom Südschiff nach der Nordostkonche



Abb. 18. Mittelraum, Nordkolonnaden



A
bb

. 19
. Bli

ck
 vo

n d
er

 N
or

ds
ch

iff
 m

itt
e n

ac
h S

üd
en



A
bb

. 20
. M

itt
el

ra
um

, S
üd

ko
lo

nn
ad

e



A
bb

. 2
1.

 We
stl

ic
he

 H
al

bk
on

ch
e



A
bb

. 2
2.

 Ku
pp

el
qu

ad
ra

t



Abb. 23. Innenraum nach Abnahme der Schilde



Abb. 24. Südschiff, Westseite

Abb. 25. Nordschiff, Mitte



Abb. 26. Südschiff nach Nordwesten gesehen



Abb. 27. Südschiff nach Westen gesehen



Abb. 28. Südostkonche



Abb. 29. Nordgalerie, Ostkonche



A
bb

. 3
0.

 No
rd

ga
le

rie
, O

sts
ei

te



A
bb

. 31
. W

es
tg

al
er

ie
, M

itt
e



A
bb

. 3
2.

 W
es

tg
al

er
ie

, M
itt

e 
A

bb
. 33

. Sü
dg

al
er

ie
 M

itt
e



A
bb

. 34
. Sü

dg
al

er
ie

 M
itt

e,
 na

ch
 W

es
te

n g
es

eh
en

 
A

bb
. 35

. W
es

tg
al

er
ie



Abb. 36. Nordgalerie nach Osten gesehen

Abb. 37. Südgalerie auf die Westgalerie sich öffnend



Abb. 38. Westgalerie Mitte, Kirchenseite



Abb. 39. Kapitell der Galerie

Abb. 40. Fenster der Galerieostseite Abb. 41. Fenster der Galeriewestseite



Abb. 42. Kapitell und Stuckornament im Seitenschiff

Abb. 43. Kapitell des Mittelraumes Abb. 44. Kapitell einer Seitenkonche



Abb. 45. Stuckfries und Holzdurchzug der Westgalerie

Abb. 46. Opus sectile der Nordostkonche



Abb. 47. Füllung der seitlichen Exonarthextüre



A
bb

. 4
8.

 Ob
er

e F
ül

lu
ng

 de
r m

itt
le

re
n E

xo
na

rth
ex

tü
re

 
A

bb
. 49

. U
nt

er
e F

ül
lu

ng
 de

r m
itt

le
re

n E
xo

na
rth

ex
tü

re



A
bb

. 50
. M

ar
m

or
ab

sc
hl

uß
tü

re
 de

r S
üd

ga
le

rie
 

A
bb

. 52
. O

pu
s s

ec
til

e ü
be

r d
er

 K
ai

se
rtü

re



Abb. 53. Unterteil des äußeren Südtores Abb. 54. Inneres Südtor

Abb. 55. Wandfüllung 
im Narthex

Abb. 56. Symbol auf der Bronze­
verkleidung der Kaisertüre

Abb. 57. Wandfüllung 
im Narthex



Abb. 58. Marmorverkleidung der Südostkonchenwand



A
bb

. 5
9.

 M
os

ai
k ü

be
r d

em
 N

ar
th

ex
sü

de
in

ga
ng



A
bb

. 60
. M

os
ai

k ü
be

r d
er

 K
ai

se
rtü

re



Abb. 61. Opus sectile im Narthex

Abb. 62. Mosaik des Narthexgewölbes



Abb. 63. Mosaik aus der Südgalerie Mitte

Abb. 64. Mosaik und Holzdurchzug aus der Westgalerie Mitte



Abb. 65. Wiederherstellung der Fassade des Theodosischen Baues







ROTANOX 
oczyszczanie 
styczen 2008




